






Museo Nacional de Etnografía y Folklore
Fundación Cultural del Banco Central de Bolivia

La Paz, Bolivia. 2024

ILLAS E ISPALLAS, SERES PROTECTORES
Y PROVEEDORES DE ABUNDANCIA



ILLANAKAN, ISPALLANAKAN AJAYUPA. ILLAS E ISPALLAS,
SERES PROTECTORES Y PROVEEDORES DE ABUNDANCIA

BANCO CENTRAL DE BOLIVIA
Roger Edwin Rojas Ulo: Presidente a.i.
Diego Alejandro Pérez Cueto Eulert: Director a.i.
Gabriel Herbas Camacho: Director a.i.
Gumercindo Héctor Pino Guzmán: Director a.i.
Oscar Ferrufino Morro: Director a.i.

FUNDACIÓN CULTURAL DEL BANCO CENTRAL DE BOLIVIA
Luis Oporto Ordoñez: Presidente del Consejo de Administración
Susana Bejarano Auad: Vicepresidenta del Consejo de Administración
Guido Pablo Arze Mantilla: Consejero
Jhonny Quino Choque: Consejero
Roberto Aguilar Quisbert: Consejero
Manuel Monrroy Chazarreta: Consejero

Derecho editorial: © Musef Editores La Paz: Calle Ingavi 916, teléfonos: (591-2) 2408640,
Fax: (591-2) 2406642, Casilla Postal 5817, www.musef.org.bo, musef@musef.org.bo
Sucre: Calle España 74, teléfono y fax: (591-4) 6455293

© MUSEF Editores

Directora del MUSEF: Elvira Espejo Ayca
Autores: Ireneo Eloy Uturunco Mendoza, Aida Acarapi Cahuana, Byron Silvester Alarcón Romero y Luis Isaac Callizaya Limachi
Coordinación General: Salvador Arano Romero
Fotografías: Colección del MUSEF, con las excepciones anotadas. 
Fotógrafos: Michelle Ramírez Monje, Luis Bolívar, Juan Manuel Rada, Isaac Callizaya, Ireneo Uturunco, Sixto Icuña, Aida Acarapi, Edwin 
Usquiano, Byron Alarcon.
Diseño gráfico y diagramación: Tania Prado
Edición y corrección de estilo: Wilmer Urrelo
Revisión de contenido: Salvador Arano Romero
Agradecimientos: Embajada de Suiza en Bolivia 
Impresión: Editorial Quatro Hermanos – (+591) 2-2280599 / 71974395

D. L.: 4-1-96-2024 P.O. (Versión digital)
D. L.: 4-1-95-2024 P.O. (Versión impresa)
ISBN: 978-9917-607-25-0 (Versión digital)
ISBN: 978-9917-607-24-3 (Versión impresa)
SENAPI Res. Adm.: 1-1287/2024
CDD:133.44

Es una publicación del Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF), auspiciada por la Embajada de Suiza en Bolivia.
Esta obra está protegida bajo la ley 1322 de Derechos de Autor y está prohibida su reproducción bajo cualquier medio, sea digital, analógico, 
magnético u óptico, de cualquiera de sus páginas sin permiso de los titulares.
El contenido de los textos es responsabilidad de los autores.

Primera edición: Abril de 2024

La Paz, Bolivia

Uturunco Mendoza, Ireneo Eloy; Acarapi Cahuana, Aida; Alarcón Romero, Byron Silvester; Callizaya Limachi, Luis Isaac.
Museo Nacional de Etnografía y Folklore (editor).
ILLANAKAN, ISPALLANAKAN AJAYUPA. ILLAS E ISPALLAS, SERES PROTECTORES Y PROVEEDORES DE 
ABUNDANCIA. La Paz: MUSEF, 2024.
238 páginas.

D. L.: 4-1-96-2024 P.O. (Versión digital)
D. L.: 4-1-95-2024 P.O. (Versión impresa)
ISBN: 978-9917-607-25-0 (Versión digital)
ISBN: 978-9917-607-24-3 (Versión impresa)
SENAPI Res. Adm.: 1-1287/2024
CDD:133.44

ILLA / AMULETOS / ISPALLA / CELEBRACIÓN ILLAS / CELEBRACIÓN ISPALLAS / COLQUENCHA-LA PAZ /
COPACABANA-LA PAZ / EXTIRPACIÓN DE IDOLATRÍAS / HISTORIA / ARQUEOLOGÍA / ETNOGRAFÍA /
CEREMONIAS RITUALES /



CONTENIDO

7
9

11
13
16
16
27

31
60
60
60
71
74

76
80
80
81
83
87

91

233

AGRADECIMIENTOS
PRÓLOGO

I. INVESTIGACIÓN
Introducción
Definición y diversidad de las illas e ispallas

Las illas
Las ispallas 

El andar de las illas e ispallas. En torno a la supervivencia/resistencia en 
el Período Prehispánico, Colonial y Republicano
Vigencia, espacialidad y temporalidad de illas e ispallas

Illas e ispallas en ceremonias rituales para la crianza de alimentos
Octava sata en Colquencha
Utawi en Marquirivi
Candelaria en Colquencha

Illas e ispallas en ceremonias rituales para la crianza de animales: 
nacimiento sata en Colquencha
Illas e ispallas en la Alasita

Alasita en Copacabana
Alasita en Colquencha
Alasita en La Paz

Conclusión

II. CATÁLOGO DE BIENES CULTURALES

Bibliografía





7

AGRADECIMIENTOS

Para escribir este catálogo se contó con el apoyo y la participación de muchos actores. En 
primer lugar, en el marco institucional, con la Fundación Cultural del Banco Central de Bo-
livia (FC-BCB) al mando de su presidente, Luis Oporto Ordoñez y de los consejeros, quienes 
brindaron su apoyo para la aprobación del presupuesto para llevar adelante la exposición 
sobre las illas e ispallas en el Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF). Nuestro 
agradecimiento, entonces, a la FC-BCB.

De igual manera, se tuvo el permanente apoyo de la directora del MUSEF, Elvira Es-
pejo Ayca, así como del personal de la institución, en particular a los colegas de la Unidad 
de Museo, Patricia Alvarez, Edwin Usquiano e Isaac Callizaya y del Jefe de Unidad, José Luis 
Paz. También la participación del jefe de la Unidad de Investigación, Salvador Arano, y de 
Tania Prado y Wilmer Urrelo, diseñadora y editor, respectivamente. Finalmente, un especial 
agradecimiento a Mónica Ventura, jefa de la Unidad de Administración del MUSEF, por la 
viabilización del presupuesto para la compra de materiales para el trabajo de réplica de illas e 
ispallas. A todos ellos nuestra mayor gratitud.

Queremos hacer una mención especial a la Carrera de Artes Plásticas de la Universi-
dad Pública de El Alto (UPEA) porque, a partir de la predisposición de sus autoridades para 
aplicar la modalidad de titulación vía Trabajo Dirigido, pudimos contar con la participación 
de los universitarios Franz Chura Condori y Luis Grover Marín Laura, específicamente en el 
trabajo de elaboración de réplicas de algunas illas que se encuentran custodiadas en el Museo 
Nacional de Arqueología (MUNARQ).

En este sentido, agradecer al MUNARQ, a la cabeza de su responsable, Elizabeth Arra-
tia, y del técnico Rubén Mamani. En este Museo tuvimos la oportunidad de realizar un tra-
bajo de medición de los Bienes Culturales arqueológicos caracterizados, desde nuestro punto 
de vista, como illas. Por ejemplo, las piedras del rayo, la illa repatriada por Bolivia en 2014, 
entre otros bienes-representaciones en miniatura, que poseen la particularidad de ser seres 
arquetípicos para la provisión de diferentes tipos de necesidades humanas, sea la reproducción 
del ganado, la abundancia alimentaria o la canalización de fuerzas de la naturaleza, entre otras. 
La finalidad de la medición de Bienes Culturales arqueológicos es la elaboración de réplicas 
(obviamente tomando en cuenta las consideraciones de la norma en este sentido), mismas que 
serán expuestas en la muestra referida a las illas e ispallas.

Queremos reconocer a nuestras comunidades ayllus originarios, quienes son los herede-
ros de las grandes civilizaciones que forjaron los Andes. En especial a Colquencha, Marquirivi, 
ambos ubicados en el municipio de Colquencha. También va nuestro agradecimiento a Copa-
cabana, Chingani Alto, situados en el municipio Santiago de Huata, y Ch’allapampa, en la Isla 
del Sol. En cada uno de estos lugares pudimos apreciar tradiciones y costumbres de vinculación 
a las illas e ispallas y su gran vigencia en la vida cotidiana y ritual. En las ciudades de La Paz y 
El Alto, en la celebración de la festividad de la Alasita, también pudimos apreciar el vigor del 
culto a las illas e ispallas, prácticas que nos permiten comprender la vigencia de una estructura 
de experiencias y pensamientos en torno a los rituales andinos que se remontan hasta el período 
precolonial y perviven en nuestro horizonte temporal de manera contundente. 



8

De esta manera, queremos agradecer a las autoridades originarias de Colquencha, al 
mallku Justino Roque y a toda su mesa directiva, quienes nos brindaron información sobre 
las distintas prácticas en torno a las illas e ispallas. Asimismo, queremos reconocer el apoyo 
del alcalde municipal de Colquencha, Mario Pacheco y de todo su Concejo, en especial a la 
concejal Virginia Yujra, quien nos orientó en nuestro trabajo de las celebraciones rituales en 
Colquencha y Marquirivi.

En Copacabana queremos agradecer el apoyo de los maestros yatiri Pedro Paye y Walter 
Paco, quienes son dirigentes de una asociación de guías espirituales que trabajan en alrede-
dores de la wak’a Calvario de Copacabana. Nos brindaron información muy valiosa sobre los 
motivos de la celebración de la Alasita en el Calvario. En este municipio queremos agradecer 
también a los comunarios de Ch’allapampa, en la Isla del Sol, quienes en 2022 y 2023 nos 
permitieron registrar una serie de rituales en torno a la crianza mutua de los alimentos, en el 
cual es fundamental el accionar de las jaqi ispalla (niñas, niños, ancianas) y las ch’uqi ispalla.

En Santiago de Huata queremos agradecer a los comunarios de Chingani Alto, quienes 
se organizaron para celebrar la festividad de la Illapacha, evento organizado por el Sistema de 
Radio y Televisión Popular (RTP) el 21 de diciembre de 2023. En esa oportunidad pudimos 
observar una gran devoción en torno a las esculturas de estilo Yaya Mama o Pä Ajanu, consi-
deradas illas por los visitantes. 

Esperemos que el apoyo y la participación de todos los actores mencionados se vea 
reflejado en el presente trabajo, el cual pretende visualizar la resistencia/pervivencia de las ce-
lebraciones a las illas e ispallas en distintos contextos andinos, urbanos y rurales, y en distintas 
épocas del ciclo anual.



9

PRÓLOGO
MÁS QUE SUERTE, UN DIARIO

VIVIR CON NUESTROS ANCESTROS

Salvador Arano Romero1

La conexión con el entorno ha sido parte de nosotros desde hace varios milenios, y todas las 
culturas que habitaron nuestros territorios en el pasado lograron entablar relaciones estrechas 
y de dependencia con los agentes del universo. En esta interacción nacieron seres superiores, 
quienes ayudaban, gratificaban o castigaban al mundo, todo dependiendo de las actitudes y 
acciones que los habitantes de la tierra tenían.

En el área andina estos seres superiores fueron diversos, por ejemplo Viracocha, el creador 
de todo el universo; Pachamama, la dadora de vida y madre de todos; Inti, el sol protector y 
guerrero; Tunupa, el rayo que castiga; o las Ispallas, seres tutelares de las plantas. Así, la lista se 
va incrementando, y cambiando, de acuerdo a la escala temporal y las regiones, formando un 
gran conjunto de seres que guían el camino de aquellos que vivimos en el akapacha o kaypacha.

Pero la conexión con estos seres generalmente tienen intermediarios, quienes nos co-
munican o transportan hacia ellos. Estos pueden ser personas como los yatiris, lugares como 
las apachetas u objetos como las illas. Ellos permiten que podamos comunicarnos con los 
entes superiores mediante ch’allas, ofrendas, súplicas o sacrificios. 

Sin embargo, todo este planteamiento no puede ser entendido desde una posición aca-
démica occidental, y nos debemos adentrar en el gran mundo de ontologías locales que po-
seen sus particularidades. Así, el trabajo con comunidades y pueblos indígenas es neurálgico 
para comprender de mejor forma las relaciones que se tiene con todo aquello que nos rodea.

De esta forma, desde el MUSEF se ha tratado de generar un aparato teórico que vaya 
acorde con lo mencionado anteriormente, donde primen tanto conocimientos locales como 
aquellos planteados por la academia, en un diálogo permanente que no confronte, al contra-
rio, que abra el debate y que enriquezca las interpretaciones. 

En este sentido, el MUSEF se complace en presentar el catálogo Illanakan, ispallanakan 
ajayupa. Illas e ispallas, seres protectores y proveedores de abundancia, en el cual, a partir de un 
trabajo interdisciplinario, Ireneo Uturunco, Aida Acarapi y Byron Alarcón, nos muestran la 
importancia de las illas e ispallas en los contextos rituales, ceremoniales y cotidianos del área 
andina. A su vez, los autores hacen un recorrido cronológico de estos seres, desde períodos 
prehispánicos hasta las actuales fiestas, principalmente la Alasita. 

El libro se divide en dos partes. En la primera se realiza una investigación pormenori-
zada dividida en tres secciones. La sección inicial contempla las definiciones de illa e ispalla, 
recurriendo para ello a fuentes etnohistóricas, antropológicas y locales, donde salen a la luz 
datos novedosos que permiten entender a estos seres desde otras perspectivas. Así, las illas 
podrían ser cosas antiguas, piedras bezoares, joyas, esculturas pequeñas con variadas formas 
o miniaturas que representan un sinfín de cosas. Por otro lado, las ispallas son consideradas 

1	 Jefe de la Unidad de Investigación del MUSEF.



10

seres protectores y tutelares de las plantas, a quienes ayudan para que pueda multiplicarse y 
otorgarles los cuidados necesarios. 

La segunda sección se enfoca en rastrear el recorrido cronológico del uso de las illas e 
ispallas o, como los autores mencionan, su andar. Este camino pareciera comenzar en Chiripa, 
allá por el Período Formativo (1500 a. C.) con la denominada tradición Yaya Mama o Pä 
Ajanu, una serie de esculturas y objetos líticos relacionados con el rayo, las cuales pudieron 
ser transportables para la efectivización de los rituales. Se sigue con Tiwanaku, relacionan-
do al rayo con las famosas estelas jorobadas y, por ende, con Tunupa. Esta idea habría sido 
transmitida para los períodos posteriores (Intermedio Tardío e Inka), donde esta deidad era 
representada en soportes de alto valor como el Spondylus. Ya durante la Conquista española, 
los registros sobre estos objetos se relacionan sobre todo con las idolatrías –desde una mirada 
despectiva–, que efectuaban los pobladores locales. Para la República, estos seres formaron 
parte de diversas investigaciones, principalmente en la región Kallawaya, donde esa herencia, 
legada hace cientos de años, sigue vigente.

La última sección, justamente, nos acerca a esa vigencia del conocimiento y prácticas en 
torno a las illas e ispallas, aunque en este caso solventado por un trabajo de campo realizado 
en diferentes comunidades en los alrededores del lago Titicaca. En este aporte etnográfico se 
recopilan diferentes ceremonias ligadas, principalmente, a la crianza de alimentos. Pero, como 
tema inseparable de lo que son las illas, los autores presentan la interacción de estos seres con 
la fiesta de la Alasita y sus contrastes entre las áreas rurales y urbanas.

El libro culmina con la segunda parte, elaborada por Isaac Callizaya, que expone aque-
llos bienes culturales relacionados con las illas e ispallas. En total son 70 objetos que nos 
muestran la diversidad de materiales, formas y significados que las poblaciones locales usaron 
y usan para estar en contacto con los seres superiores. Estos vienen acompañados con datos 
formales de los bienes y una breve descripción de su contexto sociocultural. 

Este trabajo nos muestra diferentes formas de romper con los dualismos, donde se refle-
ja un trabajo interdisciplinario en el que se conjugan los conocimientos locales, además de ver 
a estos objetos no como “idolatrías”, sino más bien como mundos que nos conectan con otros 
mundos. Por ello, felicitar a los autores por el trabajo realizado, pero sobre todo por abrirse a 
otras formas de pensamiento.

Todo este aporte al conocimiento no hubiera sido posible sin las gestiones de los re-
cursos por parte de la Dra. Edita Vokral, embajadora de Suiza en Bolivia, para que el libro 
llegue en su versión impresa. Este apoyo de la Embajada de Suiza en Bolivia se vio reflejado 
anteriormente con otras publicaciones del MUSEF, las cuales ahora pueden tener un mayor 
alcance. La Confederación Suiza tiene un fuerte compromiso con la conservación y revalori-
zación del patrimonio cultural, lo que implica también un apoyo en la devolución de bienes 
culturales. En el caso de Bolivia, recordemos que en 2014 se tuvo un respaldo importante para 
la repatriación de la denominada Illa del Ekeko, que se encontraba en el Museo de Historia 
de Berna (Suiza). Esta historia de lazos y cooperación se ve reflejada en las diversas actividades 
que realiza el MUSEF con nuestro país hermano de Suiza.

Este catálogo no hubiera sido posible sin la confianza de Elvira Espejo, directora del 
MUSEF, en la realización de este tipo de investigaciones, apoyando constantemente a que 
todo el equipo que encabeza pueda expandir sus fronteras físicas y mentales. Por último, hacer 
llegar el agradecimiento a todas las personas que pusieron su esfuerzo en la elaboración final 
de este libro. 



I. INVESTIGACIÓN

Ireneo Eloy Uturunco Mendoza
Aida Acarapi Cahuana
Byron Silvester Alarcón Romero





13

Introducción

La temática de investigación ligada a la comprensión de illas e ispallas y su preponderancia 
en la vida cotidiana y ritual de las culturas andinas, desde el Período Prehispánico, está 
vinculado a una serie de Bienes Culturales que posee el Museo Nacional de Etnografía 
y Folklore (MUSEF) y que, precisamente, tienen la cualidad de ser representaciones en 
miniatura, portadores de energía, y cuya finalidad es lograr la fertilidad, reproducción, 
abundancia y multiplicación, entre otros. Están considerados como “arquetipos generado-
res”. Para este cometido, se realizó una revisión bibliográfica que presenta un “estado del 
tema”, tratando de indicar los elementos puntuales trabajados por los investigadores, ya 
sean contemporáneos o cronistas del Período Colonial; además, con base en estos últimos, 
dar cuenta de la vigencia/resistencia de las prácticas rituales en torno a las illas e ispallas 
desde mucho antes de la invasión española en 1532. 

Para poder llevar adelante la investigación, indudablemente se desarrolla una serie de 
problemáticas que, en el caso nuestro, tienen que ver con cuestiones vinculadas a la vigencia, 
a partir de las prácticas, que aún hoy se realizan en torno a illas e ispallas. En este sentido, 
preguntas como, “¿qué es una illa?”, “¿qué es una ispalla?”, son interrogantes fundamentales; 
además, “¿qué tipos y variedades de illas e ispallas existen?”, “¿cuáles son las materialidades 
de las illas e ispallas?” y también: “¿cómo se generan las illas?”, “¿cuál es la finalidad del uso 
de illas e ispallas?, “¿quién o quiénes consagran el poder generador o protector de una illa e 
ispalla?”. Estas son algunas de las preguntas que, si bien no tienen una respuesta definitiva, 
con este catálogo se pretende orientar en la temática de esta manifestación cultural que tras-
ciende al tiempo. 

El presente catálogo contiene dos partes complementarias. La primera es la investi-
gación, la cual se concentra en describir y analizar la pervivencia de las illas e ispallas, cuya 
actuación en la vida cotidiana está aún vigente, ya sea en la agricultura, los rituales advocativos 
a las divinidades andinas, la obtención de riqueza, fortuna, buena suerte o salud, así como 
para el abastecimiento alimentario, la provisión de bienes y reproducción del ganado, entre 
otros. Desde las variedades de illas e ispallas, la investigación desarrolla un estudio histórico 
del registro de cronistas coloniales y viajeros del siglo XIX, pero también su actualidad, prin-
cipalmente, en las comunidades de Colquencha y Marquirivi, además Copacabana y Santiago 
de Huata en tres períodos específicos: 1) en lupi pacha o thaya pacha (de mayo a septiembre); 
2) en lapaka pacha (de septiembre a noviembre) y 3) en el jallu pacha (de diciembre a abril). 
En estas comunidades y otras del área andina, las illas e ispallas se utilizan para diferentes ne-
cesidades, como la provisión de bienes y alimentos, la reproducción del ganado y el cuidado 
de la salud, entre otros.

A partir de esta situación se aborda la presencia de las illas e ispallas en distintos con-
textos, por ejemplo, en las mesas rituales (pagos a la Pachamama, a las apachetas, a las wak’as, 
apus, achachilas, etc.), en las ceremonias rituales agrícolas, ganaderas y mineras o en la 
festividad de la Alasita; su uso es determinante para poder entender las certidumbres que las 
personas buscan recurriendo a las fuerzas de illas e ispallas. 





Fotografía 1: Estela de estilo yaya mama 
en la comunidad Chingani Alto.
Fuente: Ireneo Uturunco.



16

La segunda parte corresponde a la catalogación y descripción de los Bienes Cultura-
les referidos a illas e ispallas, y que están bajo custodia del MUSEF. En esta clasificación se 
contemplan varios campos de información para que los Bienes Culturales se conviertan en 
insumos para los investigadores y el público que esté interesado en acceder a ellos. Algunos de 
los campos que se pueden encontrar son el nombre del bien cultural, su código, la época, la 
procedencia, la cultura a la que pertenecen, las materias primas para su elaboración, las técni-
cas de elaboración, dimensiones, descripción y función de illas e ispallas.

Definición y diversidad de las illas e ispallas 

Las illas

Para la definición de todo concepto inevitablemente se parte de la precisión etimológica. Sin 
embargo, en relación con el sustantivo illa, esta carece de una etimología clara. Distintos in-
vestigadores (Layme, 2004; Laime, 2018) se limitan a vincular el término illa con un amuleto 
o talismán poseedor de alguna virtud de abundancia, de magia y algo sobrenatural. En contra 
de estas afirmaciones, Soledad Fernández (2018) menciona que, actualmente, “se acepta que 
el término illa ha estado erróneamente asociado a los conceptos de talismán o de amuleto y 
que su naturaleza es mucho más profunda y compleja y no puede ser reducida a funciones tan 
simples” (Fernández, 2018: 358). Evidentemente, relacionar illas con amuletos o talismanes 
expone un anacronismo conceptual y una descontextualización de sentidos de los términos 
aymaras y quechuas. 

De acuerdo con Federico Aguiló (1997), históricamente la construcción del sentido y 
significado de illa estaría vinculada a la lengua pukina y subsistirá relacionada con lo lumino-
so, la luz y el fuego. Con estos significados habría pasado a las lenguas aymara y quechua. En 
tal sentido, su definición abarcaría varios elementos: 

Illa, illi, illn = Pensamiento. Iluminación de la mente. Hay una clara referencia a la luz y el fue-
go, a lo que brilla. Lo que está dentro. Algo vacío. Las ‘illas’ son las piedras bezoar, que se sacan 
del hígado de las llamas y sirven para hechizos y encantamientos de los yatiris […] Illapa (rayo, 
relámpago). Illimani, Illampu (Bol.) Illiniza (Ecuador), nevados andinos son de raíz claramente 
puquina (Aguiló, 1997: 262). 

En este mismo sentido, Aguiló menciona que, en la lengua aymara, los topónimos en illa 
e illi, desplegarían variados significados, como “brillo”, “luz”, “claridad”. Henriette Szabó 
(2008), citando a Aguiló (1997), menciona que el término illa sería de origen puquina y sig-
nificaría “estrella, luz que parpadea”, también, “peña tocada por el rayo o moneda preciosa”. 
La autora menciona también el uso del término en el norte andino boliviano, es decir, en la 
zona kallawaya, en donde “designa a ciertas especies de ‘plantas’, a veces silvestres, que son 
consideradas cuidadoras de las especies domésticas, y se llama también ‘estrella’” (Szabó, 2008: 
327). Ludovico Bertonio, en su Vocabulario de la lengua aymara (1993), esgrime varios térmi-
nos compuestos a partir de la raíz illa para hacer referencia a la vinculación con el rayo. Así, 
illapuña sería “caer el rayo”; illapunaqaña se traduciría como “caer rayo en muchas partes”; 
illapuwaña significaría “caer el rayo del cielo como enviado por Dios”; illapa q’axcha vendría 
a ser “arcabuz o artillería”; illapaña q’axchaña, podría traducirse como “disparar” (Bertonio, 
1993: 648). En este sentido, Xavier Albó  interpreta que illa estaría “posiblemente relacionado 
con illapa ‘rayo’, que –como vimos–, tiene poder duplicador de los seres, y con nombre de 
algunos de los nevados más majestuosos del Altiplano, como el Illimani y el Illampu, fuentes 
de rayos y lluvias” (Albó, 1988: 13). 



Figura 1: Illampu visto desde la Isla del Sol. 
Fuente: Fotografía de Luis Bolívar.



18

El término illa, siguiendo al mismo Bertonio, también haría referencia a “Cualquiera 
cosa que uno guarda para provisión de su casa, como chuño, maíz, plata, ropa y aún las joyas”, 
pero también puede referir la “Piedra bazaar [bezoar] grande que se halla dentro de las vicuñas 
o carneros” (Bertonio, 1993: 173). 

Por su parte, en el Diccionario quechua, de Diego González Holguín (1952), el mismo término 
es traducido como “La piedra vezar grande, o notable como vn hueuo, o mayor, que la trayan 
consigo por abusion para ser ricos y venturosos”, también, “Todo lo que es antiguo de muchos 
años guardado” (González, 1952: 237). En este mismo autor también se presentan otros sig-
nificados vinculados con lo luminoso: “Yllappani. Tirar arcabuz, o tiro. Yllarini. Resplandecer, 
relumbrar, rehuir y alumbrar. Yllarik. Cosa resplandeciente” (González, 1952: 237). 

Estas definiciones del término illa, a partir de registros en lenguas aymara y quechua 
del Período Colonial, demuestran cuatro ámbitos de acción de aquella: por un lado, la 
vinculación con el rayo y lo luminoso; luego con el resguardo de la provisión alimentaria 
y bienes suntuarios; también el uso de las piedras bezoares de camélidos como poder acti-
vador de deseos y necesidades. Finalmente, el resguardo de bienes antiguos, quizá aquellos 
vinculados a las pacarinas como energías ancestrales. Estos sentidos hablan de una especie 
de protección y resguardo de una fuerza, un poder, ya sea individual y familiar, quizá 
también a nivel social. Contemporáneamente, perviven el sentido de illa vinculado al 

Figura 2: Piedra bezoar o jayintilla. 
Fuente: Fotografía de Juan Manuel Rada.



19

Figura 3: Resplandor del rayo. 
Fuente: Fotografía de Isaac Callizaya.

rayo y a las piedras bezoares. Más allá de esto, es preocupante la pérdida evidente de los 
significados dados por Bertonio y Gonzáles en relación con las provisiones alimentarias y 
cosas antiguas en las actuales lenguas andinas registradas por los diccionarios de Layme, 
De Lucca y Laime. 

En la segunda mitad del siglo XX (1958), José María Arguedas, desde el ámbito de la 
literatura y el trabajo etnográfico por la sierra peruana, relaciona illa con la luminosidad en 
los siguientes términos:

Illa nombra a cierta especie de luz y a los monstruos que nacieron heridos por los rayos de la 
luna. Illa es un niño de dos cabezas o un becerro que nace decapitado; o un peñasco gigante, 
todo negro y lúcido, cuya superficie apareciera cruzada por una vena ancha de roca blanca, 
de opaca luz; es también illa una mazorca cuyas hileras de maíz se entrecruzan o forman 
remolinos; son illas los toros míticos que habitan el fondo de los lagos solitarios, de las altas 
lagunas rodeadas de totora, pobladas de patos negros. Todos los illas, causan el bien o el mal, 
pero siempre en grado sumo. Tocar un illa, y morir o alcanzar la resurrección, es posible […] 
(Arguedas, 2006: 114).

Más adelante complementa esta comprensión, aclarando que illa se refiere a la propagación 
de la luz no solar: “Killa es la luna, e illapa el rayo. Illariy nombra el amanecer, la luz que 



20

brota por el filo del mundo, sin la presencia del sol. Illa no nombra la fija luz, la esplenden-
te y sobrehumana luz solar. Denomina la luz menor: el calor, el relámpago, el rayo, toda 
luz vibrante” (Arguedas, 2006: 117). Esta connotación del término illa es la que mejor se 
acercaría a la definición vinculada con una manifestación extraordinaria de la naturaleza 
con aquellos seres que emiten precisamente brillo y luminosidad, consideradas, por tanto, 
seres sagrados. 

De acuerdo a Hans van den Berg (2015), las illas tendrían varias cualidades en las 
interrelaciones sagradas. Primero, serían “amuletos de formas humanas y de animales, he-
chos de piedra o de metal, que tienen por objetivo favorecer la procreación de los animales 
domésticos, proteger y conservar los bienes materiales y conseguir abundancia de productos 
agrícolas” (Van den Berg, 2015: 62). En segundo lugar, las “illas más comunes que simbolizan 
la fecundidad de los animales son: una pareja de carneros, una oveja con su cria, una pareja 
de llamas y una yunta de bueyes” (Van den Berg, 2015: 62). Tercero, “la cosecha abundante 
es simbolizada por un hombre arando con su yunta de bueyes” (Van den Berg, 2015: 62). En 
cuarto lugar, las “monedas antiguas, a veces, también son llamadas illas y simbolizan riqueza”. 
Finalmente, las “piedras bezoares de carneros y camélidos que son consideradas como ‘espíri-
tus’ de los animales” (Van den Berg, 2015: 62). 

De acuerdo a la interpretación de Viviana Manríquez (1999), existirían cuatro acepcio-
nes del término illa: “aquella que la asocia con los antepasados, los tesoros, lo antiguo y los 
antiguos que es necesario conservar y guardar ‘por muchos años’ para obtener ‘riqueza’ y ‘ven-
tura’” (Manríquez, 1999: 109). Un segundo sentido de illa estaría asociada a las piedras be-
zoares de vicuñas y llamas, “proveyendo a quien la lleva ‘riqueza’ en tanto abundancia, ventura 
y protección” (Manríquez, 1999: 109). La tercera acepción haría referencia a las esculturas 
pequeñas con forma de animales, llamas o alpacas, como representación de la reproducción 

Figura 4: Isla del Sol con los útimos rayos al atardecer.
Fuente: Fotografía de Luis Bolívar.



21

del ganado,1 pero también representaciones de objetos de la realidad, como ocurre en la feria 
de Alasita. Finalmente, para la autora, illa puede ser también, “cualquier cosa tocada por el 
agua de lluvia ‘piedra o metal’, considerada como enviada del rayo y por ende, con sus atri-
butos y poderes. Estas ylla eran llamadas también conopas” (Manríquez, 1999: 109). A estas 
acepciones añadiremos las illas vinculadas a las mesas rituales, representaciones de diferentes 
seres, divinos o reales, que poseen cierta agencialidad. Así, tendríamos algunos tipos de illa en 
el ámbito andino. 

De igual forma, Henriette Szabó (2008) menciona las características de las illas. Por un 
lado, Germán Chukiwanka indica en su obra El Eqeqo del Qullasuyu (1995), que las illas son 
representantes de los antepasados, elaboradas en piedra. También “todo alimento, vestimenta, 
instrumentos y otras ayudas que recibían de la naturaleza, fueron utilizadas para pedir y agra-
decer a las deidades ‘Qhun Tiksi’, ‘Tata Inti’, ‘Pachamama’ y los ‘achachilas’” (Szabó, 2008: 
326). Más adelante complementa mencionando que, según el Diccionario Quechua de Jorge 
Lira (1944), se añade otros significados de illa, como el “claror, transparencia. Piedra en la que 
cayó el rayo considerada sagrada (c), peña hendida por el rayo […]” (Szabó, 2008: 326). Ade-
más, “figuras de piedra pequeñas, sagradas, que representaban cosas tales como maíz, queso, 
llamas, alpacas, rebaños de vacas y ovejas. También se representan figuras humanas, así como 
lugares geográficos. Las figuras de animales y las humanas significan abundancia e incremento 
de la productividad y fertilidad” (Szabó, 2008: 326).

1	 Acerca de las representaciones del ganado en miniatura, se entendería como la concentración de los ajayus de los animales, 
principalmente de los camélidos, pero también de los ovinos, bovinos u otros traídos con la invasión española. Más allá 
de esta comprensión, el término uywalla (uywa-illa), poco utilizado en las lenguas aymara y quechua, haría referencia a los 
camélidos con gran fortaleza, considerados como guías de las recuas (tilantiru), tanto del grupo de llamas macho como de 
llamas hembra. En la presente investigación, comprenderemos a todas las figuras o representaciones en miniatura de camé-
lidos como uywalla (uywa = “ganado” e illa). 

Figura 5: Maestro yatiri con illas en las manos para una mesa de salud. 
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



22

De acuerdo a las investigaciones de Jorge Flores Ochoa, citado por Oros (2017), en 
relación con los rituales dedicados a la reproducción de los camélidos en la sierra peruana, las 
illas contendrían cierto tipo de fuerzas, “enqa o ánimu que viene a ser lo mismo que energía 
o espíritu, pero este poder no es permanente, se agota con el tiempo. El poder de estas illas se 
renueva durante el Carnaval, para la procesión y purificación de los rebaños, las illas reciben 
chicha…” (Oros, 2017: 11). Así, las illas, las cuales se guardarían en atados o bultos amarra-
dos en awayu de diferentes tamaños. Como lo menciona Flores:

En otro envoltorio pequeño, de tejido más fino, muchas veces de lana de vicuña, se encuentran 
las illa y los enqaychu. Las illa son pequeñas esculturas que representan alpacas, llamas u ovejas. 
Son de piedra, por lo general de cuarcita, basalto, granito u otras piedras de grano fino. Muchos 
sin lugar a dudas son de origen pre-colombino, de las que se conocen en forma difundida como 
«conopa». Algunas son piedras de formas naturales que recuerdan ciertos animales o a las que se 
las ha modificado ligeramente para hacerlas semejantes con las formas de los animales que sim-
bolizan. Otras, casi todas de piedras negras, son esculturas magníficamente hechas, con orificios 
en la parte del lomo llamados qocha o laguna […]. Los enqaychu son piedras naturales, de no 
más de ocho centímetros de largo, de forma alargada o redondeada de granito muy brillante o 
cuarcita, también los hay de cantos rodados y por último otras son las piedras bezoares halladas 
en las vísceras de llamas, alpacas, e incluso vicuñas y taruka, que es un cérvido de la puna alta 
[…] (Flores, 1974: 249).

En estas descripciones vinculadas a las actividades rituales pastoriles, Flores destaca toda una 
serie de procesos que rodean a las ceremonias, enfatizando en la importancia de las illa qunupa 
y las enqa como un factor protector de los rebaños, a la vez bienes sagrados por su función de 
contenedor de bebidas sagradas. En nuestro contexto, análogamente están vigentes, princi-
palmente, en las regiones Oruro, por ejemplo, en Marka Andamarca de Jach’a Karangas. En 
esta región, el período de la Anata es considerado como la época de la reproducción de las 
llamas y el marcado del camélido y es conocido como t’ikacha, la cual consistiría en colocar 

Figura 6: T’ikacha de llama. 
Fuente: Fotografía de Sixto Icuña.



23

los aretes o chimpus en las orejas de las llamas para embellecerlas, además de dar mimo a las 
crías recién nacidas (Sixto Icuña, comunicación personal, 2023). Toda esta ceremonia se desa-
rrollaría reverenciando a las illa qunupa, acompañado de la tarqueada, música ritual ejecutada 
en Carnaval. 

Para la elaboración de las qunupa, de acuerdo a Sillar (2016; citado por Fernández, 
2018), existe una previa selección de rocas con base en dos grupos: 

El primero caracterizado por el uso de rocas de coloración distintiva y estructura en bandas, 
que le daban a la conopa la apariencia de una llama alqa o bicolor; y el segundo, conformado 
por conopas de rocas verde oscuro y formas exageradamente redondeadas (Sillar, 2016; citado 
en Fernández, 2018: 342).

Relacionado al tema de las qunupas, es de suma importancia entender la elaboración de ellas, 
además de otras variedades de illas, recurriendo a la piedra en sus diferentes variedades. El uso 
de la piedra 

es particularmente evocativa y poderosa, ya que está asociado al origen de las personas y de 
los animales y está estrechamente relacionado con la poderosa montaña, fuente de vida en los 
Andes. Esta asociación entre piedra y vida contrasta fuertemente con la asociación occidental 
piedra-muerte, donde la materialidad de piedra es inerte e inmutable (Fernández, 2018: 346). 

En cambio, en la concepción andina, las piedras, más allá de los mitos que permiten construir 
como el origen de la humanidad, constituyen energías que alientan la existencia de diferentes 
seres. Por eso no es casual la vinculación de la montaña con el volcán, y este con el rayo. 

Continuando con el tema de las illas, según Gerardo Fernández (2002: 220), illa hace 
referencia a un “principio reproductor de los productos y bienes de la familia, localizado en 
piedras, amuletos o productos excepcionales”. Por otra parte, menciona que las illas son “ta-
lismanes de piedra que se entierran en los corrales para reproducir el ganado, especialmente 
en la fiesta de San Juan” (Gerardo Fernández, 2002: 18). Añadido a esto, comenta que el 
término illa, 

referido como el personaje o principio capaz de hacer proliferar al ganado, está vinculado con 
ispälla (ispa-illa) como Albó (1991a: 292) señala y, por tanto, con la germinación de los pro-
ductos agrícolas. Presenta una relación, así mismo, con el rayo illapu que ejerce un efecto mul-
tiplicador sobre los seres. Curiosamente dos de los cerros más importantes de la Cordillera Real 
parecen tener una relación estricta con el término illa. Por un lado, Illimani es requerido como 
protector y multiplicador del ganado por parte de Carmelo Condori, quien resalta la existencia 
de un toro de oro en un lago próximo a la cumbre del nevado que hace perder a los codiciosos 
gringos que en vano tratan de alcanzarlo; a su vez, Illampu, es considerado en las oraciones de 
Carmelo por poseer grandes cantidades de oro y plata (Fernández, 2002: 193).

Son varios detalles que menciona Fernández, enfatizando sobre todo en la diversidad de illas, 
mismas que fueron anotadas líneas arriba. Sin embargo, el autor resalta, al igual que Albó, 
en la vinculación de las illas con dos montañas sagradas en el área circunlacustre: Illimani e 
Illampu. El primero estaría ligado a la reproducción de ganado, o como wak’a generadora y 
protectora, mientras que Illampu tendría relación con la abundancia de minerales. 

Existe otro tipo de illas que no son consignadas por las fuentes consultadas, pero que 
se utilizan en las mesas rituales que se preparan para pagar a las divinidades andinas, además 



24

se usan para solicitar salud, bienestar y riquezas. Las illas de este tipo, generalmente realizadas 
de azúcar, cal y colorantes artificiales, poseen una forma cuadrada, de unos siete centímetros. 
Este tipo de illas, dependiendo de la solicitud, incorporan diferentes figuras. Por ejemplo, las 
illas para el pago a la Pachamama incluyen diseños de representaciones femeninas y masculi-
nas plasmadas en figuras de rayo, tata Santiago, Pachamama y Pachatata, qullqi bolsa (“bolsa 
de dinero”), tata Inti, Illimani Achachila, buena fortuna y ollita de abundancia, simbolizan el 
entorno de la naturaleza, el mundo (pacha), que son conferidas a la Pachamama y las divini-
dades para el buen deseo del oferente. El significado de la illa dulce del rayo protege de este 
peligro en las labores agrícolas; el tata Santiago protegería al ganado, los cultivos y el hogar; 
Pachamama y Pachatata invocan la protección de la Madre Tierra y las montañas; la olla de la 
abundancia permite generar prosperidad al solicitante. 

Una interesante acotación es la que propone Mary Money (2004) en el sentido de 
que las illas representarían un elemento multiplicador, fertilizador y generador de produc-
tos. Menciona que, en el período prehispánico, illa estaba “vinculada con la fertilidad o el 
multiplico de los objetos y los productos de maíz, papas, metales, coca, pepas de oro, plata, 
piedras de colores y /llimphi/” (Money, 2004: 191). Sin embargo, una vez que los españo-
les paulatinamente consolidan su poder bélico, económico y administrativo, el término illa 
habría adquirido un nuevo sentido. Así, todas las joyas elaboradas en metales preciosos, “de 
oro, plata y el dinero ingresaron en la categoría illa o multiplico. Es decir, el uso de la moneda 
metálica en los Andes del sur en la visión de indígenas fue considerada el elemento generador 

Figura 7: Illimani visto desde la ciudad de La Paz.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



25

Figura 8: Illas de mesa ritual. 
Fuente: Fotografía de Juan Manuel Rada.

del multiplico, el inicio de un ahorro” (Money, 2004: 191). De esta manera, el término illa 
habría devenido en una categoría amplia que paulatinamente incorporó otros sentidos a partir 
de prácticas o características monetarias, en este caso, el uso de la moneda desde la Colonia, 
permitiendo así el ahorro como provisión para la adquisición. Así, la illa qullqi, permitiría 
la multiplicación del dinero. “Esta illa hoy, entre los miembros de la clase chola e indígena 
en Bolivia y Perú, es el primer sueldo o salario o la primera ganancia de las ventas, las cuales 
se guardan en un amarrito con coca, y maíz blanco, amarillo. Este dinero no se gasta por-
que según la mentalidad indígena esa/illa/‘llama más plata’” (Money, 2004: 192). De Lucca 
también menciona que las illa qullqi son monedas “que después de ciertos ritos y ceremonias 
tienen poderes mágicos” (De Lucca, 1983:141). En esta categoría también ingresarían las 
qullqi bolsas o wayaqa, muchas veces adornadas con monedas antiguas que sirven para guar-
dar dinero y multiplicarlo. 

Por otro lado, también existen illas en los centros mineros y vinculados con la actividad 
minera. Generalmente hechos de residuos de metales o de arcilla mineralizada. Estos repre-
sentan principalmente al Tío de la mina. Gerardo Fernández (2013) menciona el ritual y 
reverencia a Tío de la mina: 

Tiene su propio espacio en el interior del socavón, donde los mineros paran temporalmente 
para compartir con él un akulliku de coca, un trago de alcohol puro, y algunos cigarrillos. El 
‘Tío’ está presente de forma figurada mediante una imagen sedente realizada con arcilla minera-



26

lizada, a veces a tamaño natural y que muestra los atributos principales del ‘Tío’, es decir su re-
cia cornamenta, su pene descomunal en erección y sus botas de minero (Fernández, 2013: 311). 

Resumiendo, en el contexto andino, existirían las siguientes variedades de illas: 

•	 Objetos asociados a lo antiguo (cosas, ropas y alimentos).
•	 Piedras bezoares extraídas del estómago de los camélidos, guardada para la multipli-

cación del ganado, conocidos como jayintilla.
•	 Pequeñas esculturas kallawaya en forma de animales, casas, terrenos, manos huma-

nas, pareja en unión (warmimuñachi / chachamuñachi), guardadas para la fertilidad 
o abundancia.

•	 Illa qunupa, esculturas de camélidos con un diseño de fuente en la espalda para 
contener bebidas rituales.

•	 Miniaturas, representaciones de casas, iqiqu y objetos, principalmente de Alasita, 
guardadas para la abundancia.

•	 Figuras cuadradas elaboradas en cal y azúcar, preparados para mesas rituales. 
•	 Joyas de oro y plata, monedas, dinero en billetes como illa qullqi, así como mone-

deros llamados qullqi bolsa. 
•	 Illas mineras, principalmente la figura del Tío de la mina, el que era elaborado 

con el reciclaje de metales pequeños guardados en la bocamina para la abundan-
cia de minerales. 

Estas distintas atribuciones al concepto illa pueden estudiarse en documentos colonia-
les, principalmente en crónicas y visitas (siglos XVI, XVII y XVIII), informes de viajeros y 
exploradores del siglo XIX y XX, así como investigaciones sistemáticas de autores nacionales 
y extranjeros desde la segunda mitad del siglo pasado. En este último sentido hablamos de 
la vigencia de las illas, haciendo referencia a la presencia de estas en las mesas rituales (pagos 
a la Pachamama, a las apachetas, a las wak’as, apus, achachilas, etc.), las ceremonias rituales 
agrícolas y ganaderas, Alasita y la guarda de bienes familiares. 

Figura 9: Ch’uqi (papa) ispalla. 
Fuente: Fotografía de Aida Acarapi. 



27

Las ispallas 

De acuerdo con Szabó (2008), ispalla sería un ser sobrenatural. En la “cosmovisión andina”, 
dios tutelar que cuida y multiplica las plantas, cada especie tiene su propia ispalla y en los ritos 
se nomina cada una y se les hace ofrendas. La mama ispalla es la protectora de la papa […]. Se 
la venera por medio de “jayllinas” (Szabó, 2008: 340). 

Existirían diferentes variedades de ispalla. Una sería la mama ispalla, el alimento marca-
do como tal por sus características distintivas, generalmente, por sus proporciones en relación 
con las demás o, también, que posea una cría a modo de ramificación, lo cual sucede princi-
palmente en los tubérculos (papa, oca, isaño, entre otras). 

Existen, también, las jaqi ispalla, personas marcadas o señaladas como tal, con atributos 
distintivos. En este sentido, de acuerdo con Eveline Sigl y David Mendoza (2012), la parti-
cipación de los k’usillu en diferentes danzas andinas permite entender la vinculación con la 
fertilidad y la fecundidad debido a su significado como personaje ligado a la reproducción, 
por lo que sería considerado como un jaqi ispalla, una “illa de fertilidad cuyo actuar tiene 
connotaciones eróticas inequívocas” (Mendoza y Sigl, 2012: 732). 

Figura 10: K’usillos saliendo de la iglesia de Colquencha, cargando semillas de papa en su espalda.
Fuente: Fotografía de Aida Acarapi.





Fotografía 2: Mujeres de la comunidad Chingani Alto 
(Santiago de Huata), elaborando illas de qarwa en untu durante 
la festividad de la Illapacha (21 de diciembre de 2023). 
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



30

Por otro lado, cuando tuvimos la oportunidad de realizar un trabajo de campo en la 
comunidad de Ch’allapampa de la Isla del Sol en 2022, observamos que para las ceremonias 
dedicadas a la Pachamama y otras divinidades, los maestros yatiri recurren a la selección de 
niños y niñas con alguna marca particular, así como a jóvenes y ancianos que aún no hayan 
tenido contacto sexual para que puedan desplegar su accionar como jaqi ispalla, mediadores 
o intermediarios ante los seres tutelares y permitir una efectividad de los rituales. Por tanto, al 
hablar de ispallas, existiría una trascendencia más allá de los alimentos para incluir, en algunos 
casos, a las personas. 

Vinculado al concepto ispalla está la llallawa, definida por Félix Layme como un pro-
ducto gemelo, “dos productos grandes unidos en uno solo por la parte media o inferior y 
separado por la superior” (Layme, 2004: 112). Szabó, por el contrario, la define como una 
papa con forma extraña, “como un tamaño muy grande o deforme (llallacho: ‘patata deforme’ 
(Lira)[…]” (Szabó, 2008: 404). Por otra parte, Bertonio refiere lo siguiente:

Llallawa. Papa o animal monstruoso, como dos papas pegadas o como una mano, un animal 
de cinco o seis pies, &c. 

Llallawa jakhuriña. Tener por agüero el topar con las tales papas al tiempo de la cosecha y 
solían comerlas o guardarlas como cosa divina y las llaman tuminqu.

Llallawa amka, qawra, &c. Papas o carnero monstruoso (Bertonio, 1993: 398). 

A partir de estos datos, podemos mencionar que las llallawa caracterizaría a una varie-
dad de ispalla, cuyos rasgos tienen que ver con la gemelaridad, pero también con lo siamés. 

Figura 11: Llallawa de oca.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



31

Al hablar sobre las mama ispalla, a partir de sus estudios en el Altiplano peruano, Gri-
maldo Rengifo menciona que ellas asemejarían a seres criadoras de otros seres en el marco de 
la crianza mutua de los alimentos: 

Como ya advertimos, en las ceremonias aymaras es común escuchar a los sacerdotes andinos 
hablar como Ispallas. Así las Ispallas viejas (de la cosecha anterior) le dicen a las Ispallas nuevas: 
“así como hemos criado a estos jaques-humanos-, así deben criarlas ustedes”. La crianza de este 
modo no es prerrogativa de las comunidades humanas sino también de las semillas. Las semillas 
son también personas criadoras al igual que las comunidades humanas, no son sólo dones de la 
naturaleza que los humanos tienen que criar. Los humanos son también, en esta cosmovisión, 
dones que las semillas tienen que criar. La sabiduría andina radica pues en la capacidad de criar, 
de ayudar a develar, a hacer brotar lo que “en su dentro” está ya contenido, pero también en 
la sintonía de ser criado, de estar en empatía con los demás seres del Pacha para que brote en 
uno también lo seminal que está contenido. Criar y ser criado son así momentos del ayni que 
procura la regeneración de la vida (Rengifo, 1998: 8).

El andar de las illas e ispallas. En torno
a supervivencia/resistencia en el
Período Prehispánico, Colonial y Republicano

En este apartado, de manera general, nos referiremos al proceso histórico, así como al desa-
rrollo y participación de illas e ispallas en el marco de celebraciones rituales de las culturas 
andinas practicadas desde mucho antes que los españoles invadieran el territorio tawantinsu-
yano, perviviendo a lo largo de la Colonia y la República. Para abordar este tema recurriremos 
a fuentes de investigación importantes. 

En primer lugar, analizaremos algunas descripciones arqueológicas que abordan el tema 
de las esculturas portátiles (conocidas como “piedras del rayo”) vinculadas a la cultura Chiripa 
y pucara que fueron difundidas en el contexto del área circunlacustre desde el Período del 
Formativo u Horizonte Temprano (1500 a. C. - 200 d. C.). Por otra parte, será importante el 
análisis del tema en crónicas coloniales, generalmente escritos por clérigos católicos, así como 
información contenida en descripciones de viajeros y exploradores del siglo XIX e inicios 
del siglo XX, datos que permitirán indagar en vestigios de tradiciones vinculadas a las illas e 
ispalla en los períodos Prehispánico, Colonial, Republicano y Contemporáneo. 

A partir de estudios en el campo de la arqueología andina, misma que fue sistemá-
ticamente desarrollada por investigadores nacionales y extranjeros a partir del siglo XX, 
podemos comprender el valor de los seres que habitan el cosmos y la naturaleza plasmadas 
en representaciones visuales en miniatura, conocidas como illas e ispallas. A partir de ello 
podemos comprender el desarrollo de las concepciones en torno a los seres portadores de 
energías vinculadas al rayo. En este sentido, abordaremos las particularidades de las escul-
turas que –como lo señalamos líneas atrás– son conocidas como “piedras del rayo” o Yaya 
Mama (Chávez, 2019), mientras que Max Portugal (1981) las llama pä ajanu (“dos caras”, 
en aymara), correspondiente a prácticas culturales en el área circunlacustre antes de la pre-
sencia tiwanacota. 

Para abordar la importancia de las esculturas portátiles de estilo Yaya Mama (“Padre Ma-
dre”, en quechua), es necesario comprender sus características. Un primer elemento a destacar 
es el de su periodización. De acuerdo a los estudios realizados por arqueólogos, existirían dos 
etapas de este estilo: Yaya Mama Temprano, que iría del 800 a. C. al 200 d. C. y Yaya Mama 
Tardío, del 200 a. C., al 400 d. C. (Trigo, 2019). Identificando espacialmente este estilo, las 
esculturas de la parte sur del lago Titicaca pertenecen al Primer Período (Chiripa, Santiago 



32

de Huata, Copacabana), mientras que las esculturas del lado norte del lago, principalmente 
las de la cultura Pukara, estarían asociados al último período de Yaya Mama (Quispe, 2022). 

En segundo término, las esculturas Yaya Mama vinculadas al Primer Período, muestran 
representaciones de figuras geométricas, antropomorfas y de animales generalmente en todos 
los lados de los pilares de piedra o monolitos, las esculturas portátiles y en las lápidas rectan-
gulares. En los monolitos, los “motivos predominantes presentes son cabezas y rostros con 
apéndices proyectados a manera de rayos, figuras antropomorfas, cruces escalonadas, animales 
de cuatro patas dibujados en perfil, además de ranas y serpientes onduladas con lenguas bífi-
das y cabezas triangulares, entre otros” (Fernández, 2018: 245), tal como podemos apreciar 
en la Figura 12. 

Se presume que muchas de estas estelas cumplían una función de seres protectores 
(wak’a), que estaban estratégicamente ubicados al interior de los templos hundidos o tem-
pletes semisubterráneos, en torno al cual se construyeron casas destinadas al almacenaje de 
alimentos (Trigo, 2019). 

Por otra parte, las losas rectangulares de este estilo poseen diferentes figuras estilizadas 
de animales, personas, fenómenos naturales e ideografías. La más famosa de estas losas co-
rresponde a la cultura Chiripa, conocida como “lápida Chiripa” (Figura 13). Técnicamente se 

Figura 12: Estela de estilo Yaya Mama, 
ubicada en la comunidad Chingani 
Alto (Santiago de Huata).
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



33

Figura 13: Lápida Chiripa cus-
todiada por el Museo Nacional 
de Arqueología (MUNARQ).
Fuente: www.pinterest.com

trata de una losa con mascarón, trabajada en alto relieve en piedra arenisca, como indica Max 
Portugal, quien la describe de la siguiente manera: 

Esta loza cuenta con un motivo central muy interesante, se trata de un mascarón irradiado, 
que presenta a cada extremo de la cara circular una voluta terminada en triángulo, así mismo la 
parte superior central y la parte inferior central del mascarón cuentan con apéndice en forma 
de pie y con cinco dedos. La cara del mascarón presenta ojos redondos, nariz trapezoide unida 
a cejas y una boca oblonga (Motivo 4d). Las cuatro esquinas de la loza tienen representación de 
una figura serpentiforme que ermina en triángulo (Motivo 1i). Finalmente a ambos lados del 
mascarón encontramos la representación de par de felinos, el primer par opuesto por la parte 
posterior y el segundo par opuesto por la parte anterior. Los felinos son representados de perfil, 
con la cola sobre el lomo y oreja dirigida hacia atrás (Motivo 6i) (Portugal, 1998: 106).

A partir de estas explicaciones sobre el estilo Yaya Mama, podemos ir precisando algunas 
características permanentes en las esculturas del área circunlacustre anteriores al apogeo de 
Tiwanaku, que incluiría ambas periodizaciones. Al respecto, Vera (2018; citado en Trigo, 
2019: 22) presenta la siguiente descripción: 

Estatuas que tienen el rostro con las cejas unidas a la nariz y boca oblonga, brazos cruzados 
sobre el pecho. Algunas de ellas como la de Taraco (Perú) tienen representados un hombre de 



34

un lado y una mujer del otro, por ello bautizaron a la tradición como Yaya Mama (Padre y 
Madre), en relación al dualismo expresado en algunas de las estelas. Existen varios monolitos de 
estas características distribuidos por toda la cuenca del lago incluyendo el monolito “barbado” 
de Tiwanaku, o aquellos de Santiago de Huata y Escoma […]. Algunos de estos monolitos 
(no todos) se asocian a templos semisubterráneos, en tiempos del Yaya-Mama Temprano, y en 
otros casos se asocian a plazas de comunidades actuales, como Santiago de Huata, donde aún 
les rinden culto (Vera, 2018). 

Ahora bien, en el marco de comprensión de este estilo, es necesario abordar las características 
de las esculturas portátiles Yaya Mama, mismas que las relacionaremos con el culto a las illas 
que, según Soledad Fernández, “su dispersión es más amplia y sus contextos históricos son 
poco claros debido a que muchas fueron re-utilizados y re-significadas como w’akas en dis-
tintos tipos de ceremonias domésticas y comunitarias hasta la actualidad” (Fernández, 2018: 
246). Ante la falta de dilucidación sobre la funcionalidad de estas esculturas, está claro que 
la forma de las mismas presenta un indicio de su funcionalidad en el marco del contexto de 
las otras esculturas destinadas para el culto religioso, fundamentalmente. Al respecto, es im-
portante analizar lo mencionado por Max Portugal (1981) en relación con las esculturas Yaya 
Mama en general:

Por su funcionalidad el estilo Pa-Ajanu (doble cara) está ligado a la esfera religiosa precolom-
bina, correspondiendo rasgos de distintas sociedades prehistóricas, partiendo de la Epoca Ti-
wanaku III y culminando inclusive en la época temprana del coloniaje, siglo XVI (región de 
Copacabana). Sobre el aparato cultístico y sus reales atributos, la información etnohistórica 
contribuye a estimar que esta clase de ídolos servían para que el pueblo imprecara la demanda 

Figura 14: Escultura portátil Yaya Mama custodiada por el MUNARQ.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



35

de alimentos y normalidad en las actividades agrícolas, no obstante por el alejamiento cente-
nario de sus orígenes estos atributos pueden ser influencias ulteriores, desconociéndose su cariz 
prístino (Portugal, 1981: 156).

En este contexto, las esculturas portátiles Yaya Mama poseen rasgos muy interesantes a 
partir de su forma parecida a una elipse (Figura 14). Con una altura promedio de 15 cm 
de alto por unos 10 cm de diámetro, el centro está marcado en relieve, a modo de cintu-
rón, misma que divide en dos partes la escultura: la parte superior presenta una serie de 
figuras y diseños, en cambio, la base generalmente es llana y funcionaría como soporte 
en una superficie hundible.2 A partir de esta particularidad, las esculturas Yaya Mama 
estarían diseñadas para su traslado de un lugar a otro con la finalidad de hacer efectiva las 
acciones rituales. 

A juzgar por la forma de elaboración, las esculturas Yaya Mama poseerían atributos 
significativos. Por un lado, los diseños hablan de una vinculación con los seres que habitan 
la naturaleza debido a la representación de animales, figuras antropomorfas, fenómenos 
naturales como el rayo, entre otros, tal como muestra el bien cultural con ID 18819 que 
está bajo custodia del Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF) y cuya cataloga-
ción se encuentra en la segunda parte de este trabajo. Por tanto, estas esculturas portátiles, 
desde nuestra perspectiva, serían figuras consideradas illa, en el sentido definido líneas 

2	 Algunos investigadores interpretan que, por la forma que tiene la base de la escultura (en algunos casos un poco convexa), 
estas podrían ser usadas como mortero. Sin embargo, discrepamos con estas conclusiones, porque algunas esculturas que 
vimos no poseen el desgaste que provocaría la acción de una piedra machacadora. 

Figura 15: Illa Yaya Mama, actualmente custodiada por el MUNARQ.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



36

arriba, como seres que promueven la reproducción del ganado, los alimentos, las personas, 
las cosas, entre otros. Dependiendo de las figuras contenidas en las illas Yaya Mama se 
buscaría la abundancia de uno u otro ser. 

Otra particularidad de las illa Yaya Mama sería el tipo de piedras que se utilizaron 
para su confección. En los casos que tuvimos la oportunidad de observar, la mayoría de las 
piedras son de tipo arenisca, poseyendo alguna de estas una combinación de colores. En la 
imagen de la illa Yaya Mama custodiada por el MUNARQ (Figura 15), se puede observar 
que ella posee una combinación proporcionada de colores entre café claro y un tipo rojo 
tenue. La elección de piedras que posean una combinación de colores a partir de las cuales 
se elaboren illas, posee una connotación simbólica en el contexto andino porque remite 
a comprender la dualidad de elementos varón-mujer, macho-hembra, arriba-abajo, etc. 
Como se podrá apreciar, la elaboración de illas tiene que ver con una selección previa de 
materia prima, ya sea piedra, cerámica, metales, la cual debe poseer rasgos especiales como 
la proporcionalidad. Algunas prácticas vinculadas a la tradición de las illas Yaya Mama o 
Pä ajanu perviven aún hoy, como testimonios del valor de la crianza mutua entre seres que 
las culturas primigenias, como Chiripa y Tiwanaku, transmitieron. 

Vinculado al estilo Yaya Mama Tardío (200 a. C. - 200 d. C.) que se desarrolló al 
norte del lago Titicaca, particularmente en Pukara (actual Perú), se encuentra el bien cul-
tural custodiado por el MUNARQ (Figura 15), conocida por el gobierno boliviano como 
illa del Ekeko. Esta illa habría sido considerada como un ser protector contra los ladrones 
entre los indígenas de Tiwanaku (Chávez, 2019). Sin embargo, a mediados del siglo XIX 
(1858), el viajero Jokob von Tschudi despojó de esta illa a la mencionada población en 
circunstancias poco dignas. Solo hasta 2014 el Estado Plurinacional de Bolivia pudo re-
cuperarla –después de arduas negociaciones diplomáticas– de un museo privado ubicado 
en Berna (Suiza). 

Más allá de estas circunstancias, lo evidente es que el episodio permite comprender la 
vigencia de la convivencia de las comunidades aymaras junto a las illas. Sergio Chávez indica 
que la estatuilla fue muy posiblemente traída de la región de Pucara en tiempos antiguos. A 
la inversa, podría haber sido también excavada en Tiahuanaco o en el norte de la cuenca del 
Titicaca, y traída en el siglo XIX, facilitado por su pequeño tamaño e incorporado como un 
objeto de culto en rituales religiosos e intereses más recientes por gente de habla aymara en 
Tiahuanaco (Chávez, 2019: 59). En todo caso, interesa apuntar las conclusiones a las que 
arribó este autor para caracterizar a la illa Yaya Mama:

La estatuilla de Tiahuanaco representa uno de los mejores ejemplos bien preservados de la cul-
tura Pucara. Todas sus características técnicas e iconográficas encajan dentro de los atributos 
correspondientes al estilo Pucara en la cuenca norte, que es una versión tardía de la Tradición 
Religiosa Yaya-Mama de hace dos milenios.

Igualmente, la estatuilla representa a un personaje de género femenino por compartir muchos 
atributos directamente relacionados al Tema de la Mujer con Alpaca de la cultura Pucara, in-
cluyendo los batracios estilizados con orejas en la cabeza, similares cabezas con cuerpos serpen-
tiformes y divididos en tres segmentos, la cruz ajedrezada y los diseños geométricos tripartitos 
en zigzag […].

La estatuilla prehispánica no comparte las descripciones o representaciones del reciente perso-
naje o “dios de la prosperidad” conocido como ekeko/iqiqu, o entre los personajes históricos de 
ecaco/ekako y Thunupa (Chávez, 2019: 58-59).



37

Los rasgos descritos permiten entender que la illa Yaya Mama tuvo una significación muy 
distinta al uso que se le atribuyó o se le atribuye (como protector contra los ladrones), por 
ejemplo, como illa del Iqiqu.3 Una manera de comprender su valor como illa, radicaría 
en la correcta lectura de sus diseños (Figura 16). En este sentido, es pertinente analizar 
el segundo punto señalado por Chávez referido a las imágenes grabadas en una manta 
que cubre la espalda de la illa. En ella se pueden identificar nueve sapos o ranas, una más 
grande que las demás y situada al centro. Debajo de esta representación, en forma ovoide, 
también se hallan nueve figuras cuasi rectangulares, asemejando a una cruz escalonada o 
chakana (las cinco celdas del centro). 

Por otra parte, en relación con el tocado de la illa, Chávez postula que no serían 
trenzas las que cuelgan de la cabeza y debajo de las orejas, sino, bandas segmentadas. 
“Consecuentemente, a diferencia de las observaciones de Ponce (1969: 19), la estatuilla 
no tiene trenzas, y las bandas segmentadas que emanaban del marco rectangular encima 
de la cabeza podrían ser un ornamento o tocado de la cabeza” (Chávez, 2019: 52). Sin em-
bargo, el relieve en el contorno de la cabeza de la illa permite deducir que sí serían trenzas 
las que sobresalen hacia la espalda y los hombros, y que están acabadas en cabezas a modo 
de adornos metálicos o lawaraqi, probablemente de pez, como era costumbre. Aunque 
también podría tratarse del perfil del mismo anfibio representado en la manta de la illa, ya 
que existe una gran similitud de formas. Actualmente, podemos ver una serie de peinados 
con trenzas que los indígenas aún usan (Figura 17) y que también se puede evidenciar en 
el monolito Pachamama o Bennett (que se encuentra en el museo de Tiwanaku).

3	 Esta referencia se fue popularizando a partir de un estudio de Carlos Ponce Sanjinés (1969) sobre las esculturas de “dorso 
adunco” vinculados al Ekeko. El mismo autor consideraba a la illa como una persona de espalda arqueada. Sin embargo, 
esta hipótesis es refutada desde la arqueología, por tanto, no existiría vinculación alguna entre Iqiqu y la illa Yaya Mama.

Figura 16: Imagen reconstruida por Stanislava R. Chávez a 
partir de la manta que cubre a la illa Yaya Mama.
Fuente: Chávez, 2019: 50.



38

Por tanto, a partir de los diferentes símbolos representados, la illa Yaya Mama tendría 
una connotación de un ser proveedor y protector, evocando así los atributos de fertilidad, 
reproducción, abundancia, entre otras, propios de la divinidad panandina Pachamama, vin-
culada a la tierra para la generación alimentaria y procreación del ganado.

Siguiendo con la temática de las esculturas portátiles con significación de illas, Ponce 
Sanjinés en su libro Tunupa y Ekako (1982), menciona que en la Isla del Sol, en 1942,4 se ha-
brían descubierto seis monolitos sedentes con la espalda “encorvada” (k’umu), pertenecientes 
al período expansivo de Tiwanaku (Ponce, 1982: 37), aproximadamente entre el 800 y 1100 
d. C. (Berenguer, 2000: 5) (Figura 18). La explicación que proporciona Ponce sobre este tipo 
de esculturas “jorobadas”, estaría basada en la tradición oral. Según refiere, “adviene con su 
imperfección a causa de que la madre cuando la gestación vio un relámpago” (Ponce, 1982: 
38). Por tanto, a decir de Ponce, existe una conexión entre los monolitos “jorobados” y el 
rayo, o el mismo dios del rayo, por cuanto para los tiwanacotas el culto a tal divinidad habría 
estado en la Isla del Sol (Ponce, 1982: 38). Aclarando más esta vinculación, Johan Reinhard 
(1992) anota:

4	 Al respecto, Ponce menciona las circunstancias del hallazgo de la siguiente manera: “En cuanto a las circunstancias en que 
fueron hallados, se ha podido establecer que fueron descubiertos por campesinos el año 1942 a un centenar de metros de las 
orillas, en un ciclo de descenso marcado del nivel de las aguas, creyéndose de modo justificado que fueron echados intencio-
nalmente allí. Los indicados campesinos los entregaron a un funcionario del Museo Nacional para su resguardo adecuado. 
Estuvieron, en consecuencia, mucho tiempo dentro de la masa de agua y a escasa profundidad, en una de las bahías de la 
hacienda Yumani, que compone la isla. 

		  ”Tiene su explicación dicho descubrimiento dentro del lago y a escasa profundidad. Sabido es que durante la 
colonia española, en el lapso comprendido entre 1570 y 1660 se emprendió una desorbitada campaña de ‘extirpación 
de idolatrías’ en que la clerigalla destrozó e hizo desaparecer en añicos cuanta efigie localizaban los husmeadores pesqui-
sidores. No se salvó por supuesto la isla Titikaka de esta acción iconoclasta, efectuada por fanáticos impulsados por la 
mentalidad propia de su tiempo. El agustino P. Ramos Gavilán rubricó un pasaje ilustrativo al respecto: ‘Auia de echar 
por los suelos sus templos, y falsos santuarios, como lo a hecho en Copacabana, donde eran inumerables sus Idolos, pues 
de mas de tener cada nacion (de quarenta, y dos que se hallaron reduzidos al mismo pueblo) sus Idolos conocidos, tenian 
otros muchos comunes a todos…’.” (Ponce, 1982: 36). 

Figura 17: Indígena con un trenzado 
similar al de la illa Yaya Mama.
Fuente: www.facebook.com/florviolettstar

https://m.facebook.com/florviolettstar/posts/654636898329618/?locale=ms_MY


39

Ponce (1969: 37-39) observa que la mayoría de las estatuas antropomórficas del periodo ti-
wanacota encontradas en la isla del Sol tenían joroba. Agrega que estaban estrechamente rela-
cionadas con una deidad que controlaba el relámpago (probablemente Tunupa), cuyo centro 
principal de adoración durante el periodo tiwanacota era la isla del Sol (Ponce 1969: 38, 185). 
La relación entre Virakocha y Tunupa/Illapa no es aún clara […], pero todos estaban estrecha-
mente relacionados al agua. Al clima, a las montañas, a la fertilidad […] y con el lago Titikaka 
[…] (Reinhard, 1992: 443). 

En todo caso, las esculturas gibosas mencionadas por Ponce (de entre 40 a 45 cm de alto, 
aproximadamente), tendrían una vinculación con la representación de la divinidad Tunupa/
Illapa (Dios del Rayo) o Keko (k’iju) quien, como menciona Ponce, probablemente haya sido 
adorado desde mucho antes que Tiwanaku. “Habría una semejanza básica entre Tunupa e Illa-
pa inkaico, como dioses del rayo, aunque difieran en detalles. Por añadidura, el parecido sería 
completo entre Khejo o Illapa de los kallawayas e Illapa incaico […]” (Ponce, 1982: 185). En 
este sentido, las esculturas de la Isla del Sol tendrían los atributos de divinidades vinculadas 
al rayo y los cerros, pero también al agua y al lago. Entonces serían illas vinculadas al trueno, 
además, proveedores de agua y lluvia, que abrían sido llevadas a la Isla por el carácter sagrado 
que poseía.

En esta misma línea, desde mediados del siglo XX, en la misma Isla del Sol se hallaron 
gran cantidad de restos arqueológicos, sobre todo por incursión de la entonces novel arqueo-
logía subacuática, encontrándose varias urnas de piedra conteniendo figuras antropomorfas 
y zoomorfas, mismas que fueron confeccionadas en diferentes materiales, como oro, plata, 
cerámica, mullu (Spondylus), entre otras, lo cual permite afirmar que el lugar fue un centro 
ritual de gran importancia y trascendente al tiempo. Estos materiales se encontraron al norte 
de la Isla, conocida como el arrecife de Q’uwa (Khoa), ubicado en el triángulo de los islotes 
Pallalla, Chuju y Q’uwa.

Figura 18: Escultura jorobada que, según Ponce, representaría a la divinidad Illapa. 
Actualmente está bajo custioda del MUNARQ.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



40

El arrecife de Q’uwa, fue un lugar sagrado, probablemente desde la presencia tiwana-
cota en la Isla. Johan Reinhard menciona que “es posible que la leyenda contemporánea del 
arrecife como un altar de Wiracocha (o una deidad similar asociada al lago y al agua/clima en 
general) esté basada en creencias que tuvieron su origen en el periodo tiwanacota” (Reinhard, 
1992: 450). En tal sentido, esta misma cualidad sagrada habría sido considerada por los pos-
teriores ocupantes de la Isla: los incas. Por esta razón es que en el arrecife de Q’uwa se hallaron 
depósitos de ofrendas pertenecientes a ambas culturas. 

Reinhard aborda con cierto detalle la investigación subacuática en el arrecife de Q’uwa 
realizada entre 1989 y 1991, misma que habría permitido extraer varias cerámicas-incensarios 
y vasijas tiwanacotas, así como urnas de piedra andesita, las cuales contenían varias illas de 
metal. En la parte de las conclusiones describe lo encontrado: 

Hasta la fecha, agosto de 1991, sumando todos los objetos encontrados en el sitio, de los cuales 
se tiene conocimiento, hay un total de veintiséis cajas de piedra especialmente labrada, dieciséis 
redondeadas y diez rectangulares, un gran recipiente de piedra de forma cuadrada y cónica, 
numerosas piezas de cerámica (que pertenecían a diferentes tipos de incensarios, los cuales 
llegarían a unos treinta ejemplares) y vasijas, cinco estatuillas de la valva Spondylus, cuatro 
estatuillas de plata, tres prendedores de manta de oro, cuatro estatuillas de oro, un vaso del 
mismo metal, un medallón y una cintilla también áureos, una cuenta manufacturada en piedra, 
así como huesos de llamas o alpacas (que totalizan posiblemente una docena de especímenes) y 
de aves […] (Reinhard, 1992: 449).

Esta descripción muestra la gran cantidad de bienes sumergidos con fines rituales en advocación, 
probablemente a Wiracocha. Las vasijas, incensarios, qeru y medallón, habrían pertenecido a 
Tiwanaku, en cambio, las estatuillas en oro y plata (illas) y estatuillas de Spondylus habrían sido 

Figura 19: Dibjos de illas 
incaicas talladas en Spondylus 
(halladas en 1977). 
Fuente: Pareja, 1992: 697.



41

depositadas en urnas de piedra por los incas (Figura 19). Un dato importante es que las illas-re-
presentaciones humanas de oro, plata y mullu, habrían tenido agregado textiles (de ahí la presen-
cia de tupus de oro) a modo de vestimenta, pero que se habrían desecho por la acción del agua. 

Por todo lo expuesto, es importante destacar la importancia de las illas en diferentes 
espacios rituales (agricultura, ganadería, salud, fertilidad, etc.) y diversos contextos culturales 
(Chiripa, Tiwanaku/aymara, Inca), así como la pervivencia de esta práctica a lo largo del Pe-
ríodo Prehispánico que, transmitidos de generación en generación, fue transversalizando las 
experiencias de convivencia entre seres hasta la actualidad, lo cual nos permite comprender la 
crianza mutua de seres. 

Si bien hasta aquí se abordó una especie de descripción de la materialidad y usos de las 
illas, es necesario aclarar que esta costumbre va acompañada de la celebración a las ispallas, los 
alimentos de la Madre Tierra en los diferentes ciclos de la naturaleza. Al ser estos bienes pere-
cederos, que no se pueden conservar, en muchos casos se los representó en cerámica y piedras, 
lo cual es un indicio de su celebración en las faenas, sobre todo agrícolas. 

Sabemos también sobre los usos de las illas e ispallas entre los incas a partir de los rela-
tos de los primeros cronistas. En relación con las descripciones coloniales sobre celebraciones 
rituales prehispánicas vinculadas a illas e ispallas, encontramos datos en varios cronistas, prin-
cipalmente en uno que también actuó como extirpador de idolatrías: Cristóbal de Albornoz 
(1530-1606). Este clérigo cronista se consolidó como represor de “idolatrías”, siendo visitador 
eclesiástico en el Obispado de Cusco desde 1569. Posteriormente, sería vicario y provisor en el 
mismo obispado, desde 1575 (Duviols, 1984: 176). Lo más resaltante de su labor extirpadora 
la habría realizado entre 1569 y 1571 cuando actuó contra el movimiento indígena del Taki 

Figura 20: Cristóbal de Albornoz según 
la crónica de Guamán Poma de Ayala.
Fuente: Modificado de Guamán Poma 
de Ayala, 1936 [1615-1616]: fol. 675.



42

Unquy (aproximadamente entre 1564-1572) en las provincias de Soras, Apcaras y Lucanas 
(Duviols, 1984: 176). Además, habría actuado en las regiones central y norte del Perú colonial 
(Cusco, Huamanga, Arequipa, valles de Jaqijawana y Calca y muchas otras provincias aleda-
ñas). A fines del mismo siglo XVI, este movimiento religioso llegaría a l márgenes del lago 
Titicaca; también a Oruro y Chuquisaca en lo que fue la Audiencia de Charcas.

A raíz de su labor represora contra la religión de las culturas andinas, Cristóbal de 
Albornoz elaboró una obra que sirviese de guía a las futuras expediciones religiosas, cuyo 
título es muy sugerente: Instrucción para descubrir todas las guacas del pirú y sus camayos y 
haciendas (1584).5 En este documento Albornoz detalla una serie de figuras, ídolos, pie-
dras, piedras bezoares, entre otros, a los cuales les da el nombre genérico de wak’a (objetos 
sagrados o divinidades). Realizando un análisis mucho más minucioso de los datos que 
menciona en su descripción, podemos identificar una serie de illas e ispallas que, imagina-
mos, fueron utilizados en distintos intercambios o rituales andinos, así como la vigencia de 
wak’a y apachita. 

En primer lugar, en varios pasajes de la Instrucción, Albornoz hace referencia a va-
riedades de illa y su importancia, por ejemplo, para las estrategias de conquistas inca del 
Tawantinsuyu: 

Durante el govierno de los ingas hizieron cuatro veretas generales en toda la tierra que pose-
yesse[n], que los títulos dellas se intitulan Chinchaysuyo, Collasuyo, Andesuyo, Condesuyo, a 
los cuales les dio figuras y señal de bestidura y tocado con señales por donde eran conoscidos y 
guacas generales. Y juntamente les dio unas guaquillas de piedras de diferenciados colores 
que les llamó auqui, que los traían con sus personas en las chuspas, como los cristianos 
tienen figuras de santos a quienes reverencian. Servían de paramentos y promesas que hazían 
en los auquis de tratar verdad en las juntas que hazían para todo género de govierno. Ay mu-
chos destos entre los naturales y son de mucho daño por la fee que en ellas tienen; dávanse en 
Pachacama en los llanos y en Curicanche [sic] en el Cuzco por sus sacerdotes guacacamayos 
(Albornoz, 1984: 194; el resaltado es nuestro). 

Albornoz, al mencionar que los incas –en sus visitas generales a las provincias del Tawantinsu-
yu–, andando por las vereta,6 entregaban figuras, identificación para ropas, tocados, además, 
wak’as generales, significa que las poblaciones bajo mando de los incas, eran constantemente 
reorganizadas de acuerdo con criterios foráneos, aunque es bien conocida la política de respec-
to de las tradiciones locales, lo cual más bien indicaría una organización social reactualizada 
en sus vínculos con el poder inca a partir de una combinación de procedimientos, general-
mente, entre el soberano inca y los curacas, como indica Martti Pärssinen: “Cuando los incas 
subyugaban una provincia (usualmente un antiguo curacazgo), sus líderes se debían al gober-
nante, no al Estado. Este vínculo personal se fortalecía tanto gracias a valiosos regalos como 
por relaciones de parentesco […]” (Pärssinen, 2018: 518). 

5	 Esta fecha es aproximada de acuerdo al estudio y transcripción que realizó Pierre Duviols en dos oportunidades: 1967 y 
1984. Dice lo siguiente: “En cuanto a los destinos de la Instrucción, la noticia de que Albornoz solicitó poderes civiles 
apoya la hipótesis de que fue dirigida a un virrey y explica mejor que se trate en el título y en el texto de riquezas de 
huacas y minas, ya que la posibilidad de encontrar tesoros –de los cuales el fisco tenía que cobrar su parte– no podía sino 
excitar el interés de los funcionarios reales por el nuevo programa de extirpación. Este factor financiero parece haber sido 
utilizado por Albornoz como anzuelo para pescar más fácilmente los títulos que anhelaba y, por lo tanto, el contenido 
de la Instrucción estaría ligado estrechamente a la solicitud de 1584. Y si la Instrucción fue elaborada para servir de 
argumento a la solicitud de 1584, es que debió ser redactada en este año o pocos meses antes (Duviols, 1984: 173). 

6	 De acuerdo con Duviols (1984: 219), el término del castellano antiguo “vereta”, significaría “camino”. 



43

Figura 21: Dibujos de Guamán Poma sobre las illas-ídolos/wak’a en los cuatro suyus del Tawantinsuyu.
Fuente: Modificado Guamán Poma de Ayala, 1936 [1615-1616]: fol. 266, 268, 270, 272.



44

En la Instrucción de Albornoz también se menciona una variedad de illas, por ejem-
plo, figuras diminutas de los propios incas, camélidos, aves sacras y otros elementos sagra-
dos que ellos mismos dejaban en adoratorios sagrados (wak’a). Las illas fueron elaboradas 
en oro y plata, dos minerales sagrados: “Y a muchas guacas de las dichas ennobleció con 
muchos servicios y haziendas y basos de oro y plata, y ofresciéndole[s] sus propias perso-
nas en figuras de oro o de plata y otras figuras de carneros y de otros animales y aves del 
dicho oro y plata […]” (Albornoz, 1984: 194; el resaltado es nuestro). Lo mencionado por 
Albornoz, a partir de los testimonios orales en los espacios que visitó y en donde aplicó su 
labor extirpadora, deja entrever la entrega de illas e ispallas en los lugares sagrados o wak’a. 

En cuanto a la función de estas illas, Albornoz menciona que, entre los gobernantes an-
dinos, servían para realizar juramentos y promesas –a la vez– como una especie de invocación 
de consejos a la illa en las decisiones que irían a asumir (Albornoz, 1984: 194). También de 
acuerdo a la misma versión de Albornoz, las illa otorgaban (en diferentes situaciones) cierta 
protección a todos los que la portaban e invocaban su favor. 

Profundizando un poco en la entrega de presentes como parte de las estrategias de sub-
yugación incaica, también se entregaban illa, conocidas como “guaquillas”7 (wak’a-illa), que 
serían piedras de diferentes colores, llamadas “auqui”.8 La entrega de estas illas “auqui” por 
parte de los incas a los curacas, significaría el establecimiento de un lazo familiar, el pacto de 
vínculos políticos, ideológicos y religiosos entre incas y los curacas de las markas o ayllus, de 
ahí que se entregaran en sitios sagrados o wak’as como Pachaqamak y Quricancha, tal como 
refiere Albornoz. De esta manera se concretaría una alianza de alta condición social, cuasi 
análoga al mismo rango de pertenencia de los incas. A este respecto, citamos el comentario de 
Pablo Mignone (2015), en relación con la interpretación de estos donativos: 

El simbolismo de estas miniaturas [estatuillas de camélidos], junto a las representaciones an-
tropomorfas [como de los incas], es tratado por antecedentes que pueden ser clasificados en 
dos grupos: una visión política que relaciona las manifestaciones materiales con los anhelos 
de poder y los mecanismos de dominación militar-burocrática de un imperio en expansión, y, 
en contraste, una perspectiva antropo-lógico-cultural, que trata del sistema de creencias y las 
peticiones que se realizan por medio de la ofrenda (Mignone, 2015: 72).

Indudablemente, para la entrega de donativos ambas perspectivas ya fueron concebidas por 
los incas y las culturas predecesoras. Lo político subyace en el interés expansivo y geopolítico 
del Tawantinsuyu mediante alianzas de dones o ayni; de otra parte, lo religioso se vincula a las 
illas. En el caso señalado serían illas de camélidos que poseerían una “voluntad propiciatoria” 
de rebaños (Mignone, 2015: 72), al igual que en el caso de las aves, mediante las cuales se 
busca la reproducción y abundancia que, simbólicamente entendido, significaría riqueza y 
prosperidad de los ayllus en su pertenencia al Estado Inca. 

7	 En relación con el significado de “guaquillas” (wak’a-illa), según el autor (anónimo) del diccionario quechua Arte y 
vocabulario en la lengua general del Perú (s.a., 2014 [1586]), publicado en el contexto de la Instrucción de Albornoz, el 
término “guaquillas” representaría a la dualidad en la concepción de las culturas andinas manifestadas en la etimología 
del quechua: “huaquilla |waki-lla|. Apareados” (s.a., 2014: 106). El término “Apareados” se entiende de dos maneras: 
“apareados. maçantillan |masa-nti-llan|, y yanantillan |yana-nti-lla-n|” (s.a., 2014: 210). Ambos términos expresarían 
“maçantin, maçantillan |masa-nti-n, masa-nti-lla-n|. Dos juntos, iguales o apareados” (s.a., 2014: 124) y “yanantin 
yanantillan |yana-ntin, yana-nti-lla-n|. Dos cosas iguales como guantes” (s.a., 2014: 180). Así, ambos términos sim-
bolizarían, “par de dos cosas iguales. yanantillan |yana-nti-lla-n|, maçantillan |masa-ntilla-n|, pacta pura |paqta-pura|, 
cuscapura |kuska-pura|” (s.a., 2014: 313).

8	 Según el autor de Arte y vocabulario en la lengua general del Perú, el término “auqui” hace referencia a un “ilustre varón. 
inca |inqa|, auqui |awki|” (s.a., 2014: 282), que poseería un alto rango por su vínculo con la nobleza, “avqui |awki|. Señor, 
ditado [título nobiliario] de los incas” (s.a., 2014: 54).



45

Albornoz también menciona a las chullpas, es decir, los difuntos momificados de los 
antepasados, curacas de ayllus, así como de los incas, conocidos también como mallki; el autor 
las identifica también como wak’a en el sentido de que representan el origen o linaje de cada 
ayllu (panaca). Por eso serían conservados embalsamados, resguardados en un sitio privilegia-
do, ataviados con finos vestidos, además de kerus en oro y plata, y reverenciados en ceremonias 
especiales. Lo que llama la atención de lo mencionado por Albornoz, es que algunas wak’a 
llevarían el denominativo genérico de yllapas. 

Ay otros géneros de guacas que se llaman yllapas, que son cuerpos muertos embalsamados de 
algunos pasados suyos principales, a los cuales reverencian y mochan. Esto no es mocha general 
sino particular de la parcialidad o ayllo que desciende de los tales muertos. Guárdanlos con mu-
cho cuidado entre paredes a ellos y sus bestidos y algunos basos que tenía[n] de oro y plata y 
de madera o de otros metales o piedras (Albornoz, 1984: 196; el resaltado es nuestro). 

La explicación de Pierre Duviols acerca de la atribución que Albornoz otorga a las chullpa 
como illa o “yllapas”, es porque ellas poseerían una doble caracterización: como wak’a e illa, 
a la vez.

Yllapa, en el sentido de momia epónima con su vestuario, vasos, etc., se aplicaba a los Incas 
difuntos (Guaman Poma, 1615: 288; fol. 290). También se les llamaba ylla (illa) para señalar 

Figura 22: Dibujo sobre el 
entierro de un indígena del 
Qullasuyu en un pukullu.
Fuente: Modificado Guamán 
Poma de Ayala [1615-1616]: 
fol. 233.



46

una dignidad especial o “sanctificación” (Cieza) por eminentes servicios pasados […] y también 
con el sentido de luz (illa) en relación con el Relámpago (illapa) o Sol […] Illapa era pues, en 
este caso, la momia del antepasado ilustre, con especial dignidad, guardada en una casa o en la 
misma casa donde vivía la familia (Duviols, 1984: 219-220).

Los conocedores de las lenguas quechua y aymara, contemporáneos a Albornoz (Bertonio, 
Gonzales Holguín y el autor de Arte y vocabulario en la lengua general del Perú), mencionan 
que las cosas antiguas guardadas vendrían a ser illas y representarían elementos proveedores 
de diversas necesidades como indicamos líneas arriba. Este tema también fue analizado por 
Viviana Manríquez como aquello “que es necesario conservar y guardar ‘por muchos años’ 
para obtener ‘riqueza’ y ‘ventura’” (Manríquez, 1999: 109). Por lo tanto, la descripción de 
la chullpa como illa en Albornoz, se adecúa al contexto de significación y connotación de las 
culturas andinas, por la grandeza o protagonismo que en vida habría demostrado la persona.

Vinculado a la caracterización de las chullpa illa, Albornoz también hablará de las “pa-
cariscas”. Como sabemos, las paqarina son lugares de origen de los distintos ayllus o linajes y, 
por esta condición, pueden asemejarse a lugares de energía y centros generadores o lugares de 
aprovisionamiento (illa). Estas serían descritas también por Albornoz:

Ay, como dixe arriba, el prencipal género de guacas que antes que fuesen subjetos al ynga te-
nían, que llaman pacariscas, que quieren dezir criadoras de sus naturalezas. Son en diferentes 
formas y nombres conforme a las provincias: unos tenían piedras, otros fuentes y ríos, otros 
cuebas, otros animales y aves e otros géneros de árboles y de yervas y desta diferencia tratavan 
ser criados y descender de las dichas cosas, como los ingas dezia[n] ser salidos de Pacaritambo, 

Figura 23: Adoración del Inca y la 
Quya en la pacarina de Tampu Tuqu.
Fuente: Guamán Poma de Ayala, 1936 
[1615-1616]: fol. 238.



47

ques de una cueba que se dize Tambo Toco y los angaras y soras descender de una laguna llama-
da Choclo Cocha y desta manera todas las provincias del Pirú, cada cual de su modo aplicando 
cualquiera de las cosas dichas a su nascimiento (Albornoz, 1984. 197).

En este sentido, el mismo Duviols aclara qué eran las paqarina: “La pacarina podía ser una 
piedra, un manantial, un río, una gruta, o un animal, un pájaro, un árbol, etcétera” (Duviols, 
1977: 319). En todo caso, las reverencias y tributos que se hacían a estas wak’a-illa (las chullpa 
o mallki y las paqarina) fueron muy importantes para la religión del mundo andino, pero 
implicaba una localización física, por ende, estuvieron expuestos a la extirpación de idolatrías 
por parte de los españoles. “Estos cultos, limitados a sus parcialidades, y localizados por na-
turaleza, ya que estaban ligados a la tierra, a la topografía, implicaban la existencia de ídolos 
fijos, inmóviles […]” (Duviols, 1977: 319). 

Por otra parte, continuando con el texto de Albornoz, el término illapa tendría otro 
sentido, esta vez vinculado con lo sagrado. “De este nombre de yllapa, hay otras guacas que 
son los lugares donde caen rayos del cielo, y de tal manera reverencian estos lugares, que en 
la casa que da el rayo, la cierran con todo lo que está dentro y no tocan a ella ni se aprove-
chan della//” (Albornoz, 1984: 196). En este sentido, los lugares que tuvieron contacto con 
el rayo serían considerados lugares sagrados (wak’a). Se entienden así porque fueron lugares 
de manifestación de Illapa (epifanía),9 por tanto, poseerían una connotación divina. Por eso, 
siguiendo a Manríquez (1999), la manifestación de la divinidad Illapa activaría cierta forma 

9	 De acuerdo a las indagaciones de Hans van den Berg (1985), la divinidad Illapa tendría tres manifestaciones: el estruen-
do, el relámpago y el rayo.

Figura 24: Niños elegidos como ispalla en el ritual 
de la jatha katu (Ch’allapampa, Isla del Sol).
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



48

de reverencia a la divinidad luminosa en los lugares de su manifestación que mutaría a ser algo 
sagrado con atributos y poderes vinculados a lo sobrenatural. 

Bajo este denominativo de illapa, de acuerdo a Albornoz, también se caracterizaría a los 
niños gemelos o que tuvieran alguna marca en partes del cuerpo, lo cual sería señal de asocia-
ción con la divinidad Illapa:

También llaman yllapa a los niños gemios que salen dos o más de un vientre y los suelen sacri-
ficar a los rayos y truenos diziendo son sus hijos. Y a todas las criaturas que nascen con alguna 
monstruosidad o diferenciado a los demás las suelen sacrificar a sus guacas, aunque la diferencia 
sea sólo en tener muchos remolinos en el cavello de la caveça; que si nacen con los ojos travados, 
o las manos o pies con más o menos dedos o con otra lesión en los demás miembros, hazían –e 
creo hazen– el dicho sacrificio dellos a los dichos rayos llamado[s] yllapa; y los he yo castigado 
en mis visitas a muchos (Albornoz, 1984: 196).

Actualmente, las personas nacidas con este tipo de marcas, continúan teniendo la connota-
ción de poseer algún tipo de vínculo con la divinidad del rayo, y se las consideran que son me-
dios de comunicación adecuados para entablar algún tipo de vínculo sobrenatural. Por ello, 
se cree que son los elegidos y, de adultos, asumen determinados roles, como maestros yatiri, 
amawt’a, entre otros. En las comunidades de la Isla del Sol del lago Titicaca, los niños elegidos 
con algún tipo de marcas son considerados como ispalla y, generalmente, son convocados 
para realizar rezos a las divinidades andinas y cristianas en determinadas ceremonias rituales 
correspondientes al ciclo agrícola del lugar. En tal sentido, a partir de las observaciones de 
Albornoz podemos inferir que las características sagradas de los niños pervivieron a lo largo 
de los siglos, aunque cambiaron las funciones de estos.

Albornoz también describe a las illas mineras o illa mama en el sentido de que son 
“guacas” a quienes se las reverencia y “mocha” (much’aña/ch’allaña) para la generación de mi-
nerales sagrados en los siguientes términos:

Han escogido las más hermosas piedras de los metales y los han guardado y guardan y los 
mochan llamándolas madres de las tales minas. Y, primero que los vayan a labrar, el día que 
han de travajar, mochan y beven a la tal piedra llamándola mama de lo que travajan. He 
descubierto muchos dellos en todas las partes donde hay minas, en tierras de Guamanga 
(Albornoz, 1984: 195).

Esta tradición de reverenciar las illa mama como parte importante para la producción de mi-
nerales, es una tradición que pervivió a lo largo de los siglos en los centros mineros. Hoy en 
día también se reverencia a la illa que se encarga de generar los minerales, además, que se la 
invoca para la protección ante posibles desastres o escasez de aquellos: el Tío de la mina, ente 
que surge a partir de explotación masiva de minerales desde el período colonial. 

Vinculado a las illas y sus variadas caracterizaciones, Albornoz también hace referencia 
a las ispalla, entendiéndolas genéricamente como wak’as. Como se mencionó líneas arriba, las 
ispalla son consideradas seres sobrenaturales, protectoros y multiplicadoros de los alimentos 
vegetales (maíz, papa, oca, entre otras), que en la naturaleza se manifestarían a partir de rasgos 
sobresalientes como las papas unidas a otras más pequeñas, entendidas como sus crías. Tam-
bién habla de papas con varios ojos o tamaños prominentes, las ocas con dos o tres cabezas 
(taracha), las cuales son veneradas como divinidades reproductoras, esencias germinadoras. 
De igual manera, se consideran ispalla a los primeros alimentos de la tierra que se extraen 
antes de la cosecha con la finalidad de guardarlas para la próxima siembra. Por ejemplo, en la 



49

actualidad la ceremonia de la jatha katu, que se realiza cada 2 de febrero en las comunidades 
de la Isla del Sol. Así lo hace notar Albornoz en 1584:

Ay otros géneros de guacas, a quien reverencian y sirven con mucho cuidado, que son de los 
frutos primeros que coxen de alguna tierra que no fue sembrada. Escoxen el más hermoso fruto 
y le guardan y, a semejança dél, hizieron otros de piedras diferentes o de oro o plata, como una 
maçorca de maíz o una papa y les llaman mamaçara y mamapapa; y así a los demás frutos y en 
esta forma de todos los minérales de oro o plata o azogue que antiquísimamente se han descu-
bierto (Albornoz, 1984 [1584]: 195). 

Tal es la reverencia que se realiza a los primeros alimentos de la tierra o a las que poseen rasgos 
sobresalientes. Albornoz menciona que se emplean metales preciosos (oro, plata, cobre) para 
reproducir sus formas, por lo que ellas son consideradas ispalla, a las cuales se les denominaría 
mamasara, mamach’uqi. Contemporáneamente, Albó (1988) menciona: “Uno de los nombres 
más sugerentes para referirse al espíritu de la producción agrícola es Mama Ispalla (ispa me-
llizo, e illa). Se aplica sobre todo al espíritu de la papa y, por extensión, de lo que se produce 
en el mismo terreno en los años siguientes del ciclo rotativo” (Albó, 1988: 13). Este mismo 
autor, acota más adelante, “el aymara ve en cada producto agrícola y en cada animal a un ser 

Figura 25: Monolito Ponce sosteniendo un 
tumi y una tableta, probablemente de wilkana. 
Fuente: Fotografía de Edwin Usquiano.



50

vivo y venerable con el que establece diálogos a los que adorna, ofrece coca y tragos para que 
se sirvan y a los que besa reverencialmente” (Albó, 1988: 13). 

Albornoz también informa sobre otra variedad de ispalla, que en todo caso serían plan-
tas alucinógenas-psicoadictivas o plantas medicinales, esta vez, referido a la willka, que ya se 
utilizaba en la cultura Tiwanaku: 

Tienen otro género de guacas que llaman uilcas, que aunque la uilca es un género de fruta 
ponçonosa que nasce y se da en los Andes tierra caliente, de hechura de una blanca de cobre de 
Castilla, cúranse y púrganse con ella y se entierran con ella en las más provincias deste reino. Ase 
de advertir que unas figuras como carneros de madera y piedra y [que] tienen un hueco como 
tintero, ques donde se muele esta uilca, se a de procurar buscar y destruir. Llámase el tintero uil-
cana y la adoran y reverencian. Es esta uilcana hecha de muchas diferencias de piedras hermosas 
y de maderas fuertes. Tienen fuera desta uilca, otros muy muchos géneros de medicinas que les 
llaman uilcas, en especial de purgas […] (Albornoz, 1984 [1584]: 200).

De esta cita interesa destacar los objetos que servían para la inhalación de las moliendas 
de semillas de la willka, que serían unas tabletas identificadas por Albornoz como “tintero 
uilcana”. Este habría sido motivo de devoción para las distintas culturas andinas, quizá debido 

Figura 26: Ch’alla de illas e ispallas en la actualidad (Calvario de Copacabana). 
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



51

a su elaboración en distintos tipos de materiales, ya sea madera, piedra o hueso de llama, pero 
también por el grado de trance que les permitía alcanzar en diferentes ceremonias rituales, por 
lo cual estaban incrustadas con metales luminosos, los cuales –entendemos– permitían una 
transferencia de energías ligadas a la divinidad Illapa.

Albornoz también habla acerca de las distintas representaciones en miniatura o illa 
de los “animales de la tierra”, camélidos (entendidas como uywalla, aunque este término es 
inusual en las ceremonias andinas, pero no tan ajena a las labores cotidianas), y su adoración 
en distintos rituales. Líneas arriba mencionamos cómo el autor extirpador describía que los 
incas y curacas dejaban o depositaban, en lugares sagrados como las wak’as o entre las mismas 
chullpas de sus antepasados, figuras de camélidos y aves. Estas representaciones generalmente 
fueron hechas en minerales como oro, plata o cobre. Pero también se adoraban las piedras 
bezoares de los camélidos, las cuales crecen en el estómago de los mamíferos. Estas poseerían 
connotaciones sagradas para los andinos por las atribuciones de seres protectores y medicina-
les que tenían y aún conservan. Al respecto, Albornoz menciona: 

Y ansimismo en los ganados de la tierra que llaman llamas, se hallan unas piedras que nosotros 
llamamos besares, que en alguna[s] dellas hay piedras de grandor y pesso; a éstas las han guarda-
do y guardan donde hay ganados de la tierra y las mochan / / con mucha reverencia llamándolas 
yllas llamas. He halládolas en muchas provincias donde tienen ganados y hécholas quemar, 
porque usan de muchas supresticiones con ellas y crehen que, mochando a esta piedra, ninguna 
oveja abortará, ni subçedera mal a ninguno de sus ganados ni le dará carache, que es un género 
de sarna que le da al ganado de la tierra. Y después que nosotros hazemos caso dellas, las guar-
dan, y más las grandes que las pequeñas, que las pe[que]ñas que hallan con facilidad las dan, 
no saviendo la virtud que tenían. Quemé muchas petacas dellas que descubrí públicamente en 
plaças de muchas provincias deste obispado (Albornoz, 1984 [1584]: 195-196). 

Décadas posteriores a Cristóbal de Albornoz, hubo otros cronistas que también describieron 
las prácticas andinas dedicadas a las illas e ispallas, mismas que fueron registradas de manera 
general. Así, en 1621, Alonso Ramos Gavilán, escribió la obra Historia del célebre santuario de 
nuestra señora de Copacabana y sus milagros e invención de la cruz de Carabuco (2015 [1621]). 
En esta obra describe el culto vigente a las illas e ispallas en proximidades a Copacabana, en 
Qurpawasi, principalmente en los cerros elevados (wak’a apachita), tal como actualmente  
ocurre sobre la cima conocida como el Calvario de Copacabana. 

De acuerdo a Ramos, sería en octubre, conocido como omarayme punchayqui, que se 
realizaría el culto a las illa, sobre todo para solicitar lluvias para la siembra y el ganado. Men-
ciona al respecto: 

También usaban poner sobre unas peñas unos idolillos de sapos y otros animales inmundos, cre-
yendo que con aquesta cerimonia alcanzan el agua que tanto deseaban. Esto noté en el pueblo 
de Corpaguasi (que es un agregado de muchas naciones y anexo de clérigos y religiosos de mi 
orden), donde los alcaldes omasuyos (que están sujetos a nuestros religiosos) prendieron a 
unos indios pastores yanaguaras, porque hallaron que apacentando ganados, tenían en su 
poder unos idolillos de barro y piedra de figuras de sapos y carneros y algunas sabandijas 
que guardaban en la falda de un cerro. Estos idolillos vinieron a mi poder y públicamente los 
hice quemar, y a los idólatras castigar. Esto fue el año de 1617 (Ramos, 2015 [1621]: 233-34, 
el resaltado es nuestro).

Así describe Ramos la vigencia de illas e ispallas guardadas en lugares sagrados (wak’as o 
apachetas) por parte de la población local, cuyo fin fue la protección de las plantas y anima-



52

les, además de la solicitud de lluvias en un contexto de plena persecución y extirpación de la 
religión andina. Más concretamente, “la ritualidad de las illas en Copacabana tomó un matiz 
mucho más sagrado por encontrarse allí el ídolo de Copacabana que está relacionado con la 
fertilidad y la crianza del agua. Por eso, hasta la actualidad Copacabana posee ese carácter 
sagrado como espacio reproductor de vida mediante la celebración de illas de animales, ali-
mentos y bienes materiales” (Uturunco et al., 2022: 26).

El mismo año que Ramos Gavilán publicó su crónica, cerca de la costa del Perú y espe-
cíficamente en el Arzobispado de Lima, el misionero y visitador de idolatrías, Pablo Joseph de 
Arriaga, publicó la crónica Extirpación de la idolatría del Piru (2023 [1621]), la cual denuncia 
las entonces vigentes prácticas religiosas de los andinos a pesar de su conversión al cristia-
nismo. En esta crónica, Arriaga analiza una serie de casos de idolatría: quiénes la practican 
y cuándo, así como la recomendación de “los medios para desarraigar la idolatría”. Arriaga 
resalta la acción del doctrinero y extirpador de idolatrías Francisco de Ávila, a quien reconoce 
como el “descubridor” de las idolatrías. 

En lo tocante al tema de las illas e ispallas, Arriaga comenta al accionar de Ávila, quien, 
al identificar diversas “idolatrías”, habría aplicado una serie de castigos a los propagadores de 
ídolos en la plaza principal de Lima como una muestra de escarmiento. La vigencia de los 
ídolos se hacía visible en diferentes figuras zoomorfas o antropomorfas (illas). 

[…] de suerte que se vino a entender cuán en su punto estaba entre los indios la idolatría, 
trayendo más de seiscientos ídolos, muchos de ellos con sus vestiduras y ornamentos de man-
tillas de cumbi muy curiosas en proporción a los mismos ídolos, que los más eran de piedra de 
diversas figuras y no muy grandes. Y no hay que admirarse que en cosas tan pequeñas recono-
ciesen deidad los indios. Porque es cosa cierta y averiguada que estas figuras y piedras son 
imágenes y representación de algunos cerros, de montes y arroyos o de sus progenitores y 
antepasados, y que los invocan y adoran como a sus hacederos y de quien esperan todo su 
bien y felicidad; digo la temporal y visible, porque de la espiritual y eterna, como tienen poco 
o ningún aprecio, ni la esperan ni lo piden comúnmente […].

”De estos ídolos se hizo un auto público en la plaza de esta ciudad de Lima, convocando para 
él [a] todos los indios de cuatro leguas alrededor. Hiciéronse dos tablados, con pasadizo del 
uno al otro. El uno de terrapleno, y en él mucha leña, donde iban pasando los ídolos y todos 
sus ornamentos y se arrojaban en la leña. Donde también estaba amarrado a un palo un indio 
llamado Hernando Paucar, grande maestro de idolatría y que hablaba con el demonio, natural 
de San Pedro de Mama, a quien en todos sus contornos tenían los indios en mucha veneración. 
Y después de haber predicado a este acto el dicho doctor Ávila en la lengua general de los indios, 
estando el señor virrey asomado a su ventana, de donde se veía y oía todo, se publicó la senten-
cia, y azotaron al dicho indio y se pegó fuego a la leña donde estaban los ídolos (De Arriaga, 
2023 [1621]: 224-225, el resaltado es nuestro).

Ávila, sobre las denuncias del uso de ídolos para la “idolatría”, menciona tres casos:

Proseguimos adelante a otros pueblos de la Doctrina con la visita, y en San Damian, que es el 
pueblo principal, tenia yo noticia, avia tres, o quatro Idolos muy celebrados, y servidos, el vno 
llamado Llaccayhuancupa, que era vn pellejo de Osso, otro Macauisa, y otro Qquellccasccassu; 
y como los indios echaban de ver, que les auian aprouechado poco sus acusaciones, estaban te-
merosos de mis diligencias, y yo muy aduertido de hazerlas, para que los descubriessen estando 
alli el Visitador; porque diesse autoridad al hecho, llamé a los que llamauan Sacerdotes destos 
Idolos, y con arte les moui, a que los descubriessen, y el Visitador les prometio perdón si lo 
hazian: dixeron estaban escondidos dos leguas de allí; yo fuy allá con los Ministros del Visitador 



53

[…]. Estaban estos Idolos en unas breñas casi inacessibles; sacamoslos, y era el dicho prllejo de 
Osso, y una punta de lansa de cobre, gravada de diversas labores, y una pedrezuela azul: 
Referir, porque eran estos Idolos seria diuertirme mucho: venimos con ellos al pueblo muy con-
tentos de auerlos sacado, y quedó muy dispuesta la materia para adelante: Fuesse el Visitador, 
y yo me quedé muy solicito de no perder la ocasion (Ávila, 1648: 66, el resaltado es nuestro).

Fuyme a mi casa como las siete de la mañana, y dentro de media ora, fueron tantos los Indios, 
y Indias, que acudieron con sus atadillos de sus Idolillos, Lares, y Domesticos, que fue forsoso 
cerrar la puerta y que entrassen por quenta, para escriuir el nombre de cada vno. Exhibieron 
hasta medio dia mas de ducientos, y a la tarde otros tantos, llorando, y clamando, y pidiendo 
confession. Cosa de gran maravilla la eficacia, con que Dios los tocó, con esta muerte, y milagro 
patente, y a la vista de vn pueblo entero, semejante al que referí del Indio o mi capitulante, que 
sucedió en Santiago de Tumna (Ávila, 1648: 70).

Es importante destacar unas líneas sobre el illa ídolo del P’unchaw, considerada como una di-
vinidad entre los incas. Existen muchas informaciones de la tradición oral y escrita (crónicas) 
que hablan del valor de illas e ispallas utilizadas en el Imperio Inca, principalmente aquellas 
que fueron representadas como imágenes del Sol, cuyas funciones son de intermediación con 
la divinidad solar o de protección hacia el imperio. Como apunta Mariusz Ziółkowski (1994), 
cada panaca real inca habría tenido distintas divinidades, pero fundamentalmente eran dos 

Figura 27: Tupa Inka 
hablando con los ídolos, 
wak’as o illas, que se en-
cuentran al pie de un cerro. 
En la cúspide podemos ver 
la illa Wanakawri.
Fuente: Modificado de 
Guamán Poma de Ayala, 
1936 (1615-1616): fol. 261.



54

wak’a / illa habrían poseído preeminencia en torno a los linajes de Viracocha Inca y Pachakuti 
Inca: Wanakawri y P’unchaw, respectivamente. 

Ziółkowski (1994) menciona una disputa simbólica en las élites incaicas en el culto a 
las wak’a /illa, a partir del ascenso al poder del Inca Pachakuti, aproximadamente desde 1438: 
“[…] el ‘ídolo Guanacaure’ era el principal objeto de culto de los incas antes de la reforma 
promovida por Pachakuti Inka Yupanki, a efecto de la cual fue instituido el culto de nuevas 
representaciones del Sol, particularmente de Punchaw” (Ziółkowski, 1994: 346). A partir de 
este inca, la imagen de P’unchaw habría tenido una mayor incidencia en las diferentes festivi-
dades y rituales, relegándose la influencia de la illa Wanakawri, que también estaría vinculada 
con la representación al Sol. En este sentido, P’unchaw representaría al Sol como divinidad 
principal en el nuevo orden de gobierno. De acuerdo a Pierre Duviols (1977), el cronista 
jesuita Antonio de Vega escribió una obra sobre los jesuitas en el Perú hacia 1590, en la cual 
contaba la vigencia del ídolo/illa del P’unchaw entre los incas a partir de las descripciones que 
sus colegas doctrineros habrían ido recopilando entre aquellos descendientes de aquellos que 
se refugiaron en Vilcabamba, así como los que quedaron en el Cusco. A partir de esto, Duviols 
menciona que los datos que proporciona Vega en su crónica serían los “más detallados” sobre 
la descripción de la illa P’unchaw: 

En ninguna cosa dejaron más memoria de su gran poder los Incas como en la mole y grandeza 
de estos edificios y de los de Coricancha, que era el templo del Sol […], el principal Idolo, a 
quien adoraban los Incas señores de esta tierra y todos sus vasallos, llamado el Punchau, por el 
cual nombre querían significar el señor del día, y el hacedor de la luz y del sol, y estrellas y de 
todas las cosas […], el gran Punchau estaba en una capilla de mejor fábrica, y adorno que todas 
las demás; era de oro finísimo fabricado en figura humana en forma de Inca, estaba asentado 
en una silla, o sitial, que los indios llaman hana, toda de oro sólido y finísimo, horadadas las 
orejas y en ellas los orejones, o zarcillos que hasta hoy día vemos que traen los indios principales 
y descendientes de Incas: tenía su corona y borla al modo que usaban los reyes de acá y al que 
ahora usan los indios, los que llaman Ilautus, quitada la borla colorada, porque esa es insignia 
real; por las espaldas y hombros le salían unos Rayos de oro macizo, y lo que más admira, en la 
composición o fábrica de esta Idolo, era que en medio de la silla o hana estaba como una piña, 
o pan de azúcar, cuya punta se encajaba por las partes inferiores en las entrañas o intestinos del 
ídolo, y esta bola, al modo de piña o pan de azúcar, estaba compuesta de los hígados y corazo-
nes quemados y convertidos en polvos y cenizas de los Reyes Incas que habían muerto, e iban 
muriendo, cubiertas y guardadas, por encima con una capa de oro fino.

”Tenía el Idolo a los dos costados, como en guarda y defensa, dos Sierpes de oro (que son las 
insignias y armas, fuera de la borla, que tomaron los Reyes Incas) y dos leones bien formados, 
también de oro y de todo este tan notable aparato, duran hasta hoy día algunas reliquias; y lo 
más soterraron los indios en sus huacas o adoratorios, y los españoles en la conquista cogieron 
todo lo que pudieron, y buena parte se ha enviado a España y se ha tragado la mar (Vega; citado 
en Duviols, 1977: 170-171).

Indudablemente, ante situaciones existenciales de crisis culturales como fue el escenario 
de la invasión española en territorio tawantinsuyano en 1532, se buscan explicaciones 
de esos acontecimientos en diversos ámbitos, por ejemplo, en el rol de las deidades cos-
mogónicas que marcaron las cadencias del gobierno y la realidad de la diversidad de sus 
habitantes. Así, el rol de las illas como seres protectores y criadores de vida, se convierten 
en entidades de importancia fundamental para el devenir colectivo. Un claro ejemplo de 
esto es el rol que debieron asignarle a la illa P’unchaw entre los descendientes incas refu-
giados en Willkapampa. 



55

En la rebelión aymara ocurrida en el territorio del Qullasuyu en 1781 y liderada por 
el caudillo aymara Julián Apaza (Tupac Katari), se muestra una situación muy compleja de-
bido a la variedad de grupos aymaras unidos en torno a la rebelión contra las autoridades 
españolas. De acuerdo a testigos presenciales que describen la rebelión –a modo de diarios–, 
podemos entender el rol que cumplió la religión nativa, pero también la católica, la cual había 
ido ganando terreno en los Andes. En este marco, interesa mencionar la importancia de un 
portaviático o portarelicario que manipulaba Tupac Katari a modo de illa, y el valor que le 
asignó a la misma como un mecanismo mediante el cual las divinidades se comunicaban con 
él. Al respecto, María Eugenia del Valle en Historia de la rebelión de Tupac Catari 1781-1782 
(2017), con base en un informe del padre agustino Borda, considera: 

Julián Apaza detentaba sin ambages toda la autoridad, adjudicándose contactos misteriosos 
con el más allá, así como con Dios mismo, quien ‘le hablaba’ a través de un espejo o de un 
portaviático. En efecto, el agustino Borda también narra que el caudillo se había hecho cons-
truir un toldo de 20 a 25 varas de largo, para utilizarlo como capilla; allí estaba colocado el 

Figura 28: Escultura de Tupac Katari en la comunidad Chinchaya del municipio de Ancoraimes. 
Fuente: www.gobernacionlapaz.gob.bo



56

Santísimo Sacramento con ‘varias imágenes y un órgano extraído de las iglesias parroquia-
les’[…]” (Del Valle, 2017: 78).

Citando directamente el informe del agustino Matías Borda, así como el Diario del alzamiento 
de indios conjurados contra la ciudad de Nuestra Señora de La Paz 1781 (1981), del oidor Tadeo 
Diez de Medina, Del Valle complementa: 

[…] hacía sacar del bolsillo un cajoncito de plata, que siempre cargaba el cual abierto un 
tanto, miraba adentro y al punto lo cerraba, y también de cuando en cuando se lo aplicaba al 
oído, dando a entender a todos que según lo que se le comunicaba por medio del cajoncito, 
todo lo sabía y no era capaz de errar en la prosecución de su empresa; pues aún llegaba a 
proferir que el mismo Dios le hablaba al oído […] (Borda (1781); citado en Ballivián y Roxas 
(1872); citado en Del Valle, 2017: 78). 

A partir de estas consideraciones, podemos explicar que la cohesión entre grupos que sostenía 
Tupac Katari, así como la conducción de las diferentes estrategias bélicas, estuvo vinculada a la 
ritualidad en el uso de la caja illa de plata, misma que habría complementado su rol de líder y 
preceptor de la rebelión. Con esto no pretendemos reducir el rol del caudillo, sin embargo, el 
uso de la illa tuvo que alimentar cierto tipo de halo de misticismo, así como la sostenibilidad 
de la resistencia. Otra anécdota referida a la vigencia de las illas e ispallas entre los andinos la 
presenta el explorador estadounidense Adoph Bandelier cuando visitó Bolivia a fines del siglo 
XIX. En su estadía en la Isla del Sol, Bandelier menciona la visita de un originario kallawaya, 
el cual, al igual que los pertenecientes a su cultura, tenían la reputación de sanadores itine-
rantes por sus conocimientos herbolarios. Los kallawayas, a decir de Bandelier, caminaban 
cargando una bolsa de yerbas, las cuales iban vendiendo para todo tipo de enfermedades. 
Al respecto, Bandelier describe lo que observó en la Isla del Sol en su conversación con un 
kallawaya en referencia a las yerbas e illas que cargaba: 

No hay duda de que el Callahuaya tenía otras medicinas, más eficaces y con seguridad indíge-
nas, pero tuvo cuidado de no mostrarnos estas últimas […] y este parece ser el principal tesoro 
con el cual los Callahuayas hacen su negocio –tenía, para vender, una porción de amuletos 
hechos de alabastro blanco. Se dice que este mineral es abundante en la región de Charazani, 
donde aquellos tienen su hogar. Compramos los que nos mostrara y todos fueron remitidos 
al Museo. Uno de ellos representa un caracol, otros puños apretados, los mismos que se dice 
producen alegría y dan riqueza. Todos estaban untados con cebo de llama: ‘untu’, la misma 
sustancia que es indispensable para los encantamientos. Otros accesorios eran adornos de papel 
de oro y plata, y frejoles rojos y negros. Estos fetiches se venden no sólo a los indígenas (y quizá 
menos a éstos), sino a los mestizos, y aun a los blancos, a veces, la fe en las curaciones y dotes 
sobrenaturales de los Callahuayas es muy común y profundamente arraigada en todas las clases 
de la sociedad, aunque rara vez se confiesa esto.

”No pudimos ver por cierto otros fetiches que los que los callahuayas creyeran poder mostrar-
nos sin peligro alguno y no los más interesantes. Estos últimos se llaman particularmente ‘mu-
llu’, y son de antiguo orígen y uso. La palabra es quichua, pero ha sido adoptada en el idioma 
aymara. Un mullu es generalmente una figura animal, como el que usaba Manuel Mamani en 
las ceremonias que precedieron a nuestras excavaciones. Es ‘bueno’ para muchas cosas y los Ca-
llahuayas también venden, aunque de ocultas, figuras humanas. Mandamos al museo una pe-
queña, encontrada en las faldas de Titicaca […]. Cuando mostré esta figura a uno de los brujos 
de la isla, sus ojos brillaron y expreso un gran deseo de poseerla, diciendo: ‘¡Si fuera Callahuaya 
valdría muchísimo!’. Esta afirmación significativa nos dió pie a que lo que interrogáramos con 
cautela, y así averiguamos que los fetiches con formas de hombres o mujeres, todavía están en 
uso. Además, descubrimos que, mientras los amuletos blancos servían para fines buenos, los 



57

callahuayas poseían negros, o a lo menos de piedra de color oscuro, que se empleaban para la 
brujería maligna (Bandelier, 1914: 225-227).

Merece la pena analizar esta cita extensa por cuanto permite constatar la vigencia de varios tipos 
de illas utilizadas por los kallawayas. Por un lado, el uso de las illas de alabastro, que poseen di-
ferentes formas y representaciones, utilizados para atraer la buena suerte como se verá en la des-
cripción de este Catálogo. Pero también se menciona el uso de “adornos” de papel de oro y plata 
como menciona Bandelier. Asumimos que se trata de figuras hechas en untu o grasa de animal, 
las cuales son forradas con pan de oro y pan de plata; actualmente se usa en las mesas rituales. 

Lo que también llama la atención es el empleo de los wayrurus, frutos de una planta 
tropical, como illa para la reproducción, generador de abundancia. Por tradición se considera 
que los wayrurus deben guardarse envueltos y protegidos en algodón, pensando que así gene-
rarán crías. También el uso de las figuras humanas en mullu es descrito por Bandelier, con la 
finalidad, dice, de celebrar rituales benéficos y maléficos. Este recorrido, que se hizo sobre el 
proceso histórico de las illas e ispallas, trató de presentar un desarrollo, por un lado, escultóri-
co, procurando comprender la confección de las illas, así como su simbología y funcionalidad, 
pero también las distintas maneras de su uso ritual/social inherente a los ayllus prehispánicos. 
Sin duda, son temas abiertos a futuras investigaciones que puedan llenar vacíos en la presente 
investigación que, en este sentido, pretende ser una orientación únicamente.

A partir de lo anterior, en los siguientes acápites presentaremos una descripción de prác-
ticas contemporáneas o etnográficas de celebraciones rituales vinculadas a las illas e ispallas. 

Figura 29: Wayruru y kuty kuty, illas para la reproducción. 
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



Fotografía 3: Familia en la festividad de Alasita en el
Calvario de Colquechaca (18 de septiembre de 2023). 
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.





60

Vigencia, espacialidad
y temporalidad de illas e ispallas

A continuación presentaremos una descripción de celebraciones a las illas e ispallas a partir de 
observaciones sobre las prácticas rituales para la crianza mutua de los seres, de los alimentos, 
de los animales, de las mesas rituales de salud u otras, y también un retrato de la Alasita que 
se desarrolla en la ciudad de La Paz y otras localidades. En todas estas ceremonias, las prota-
gonistas principales son las illas e ispallas y marcan la orientación de las celebraciones rituales 
como en el caso de Colquencha, Marquirivi, Copacabana, Santiago de Huata, Chingani Alto 
y Ch’allapampa, en la Isla del Sol. 

Illas e ispallas en ceremonias 
rituales para la crianza de alimentos 

Octava sata10 en Colquencha

En primer lugar, en relación con las ceremonias rituales agrícolas, el uso de illas e ispallas es 
permanente. Un primer caso es el que se presenta en la población de Colquencha y Marquirivi, 
dos poblaciones vecinas del municipio de Colquencha, provincia Aroma del departamento 
de La Paz. La festividad Octava sata, también conocida como Octava de la Asunta, es una ce-
lebración dedicada a la siembra simbólica de las ispallas de la papa, generalmente realizada el 
21, 22 y 23 de agosto, a los ocho días de la fiesta principal del pueblo (el 15 del mismo mes). 

La celebración de la Octava sata es una manifestación cultural, probablemente de ori-
gen prehispánico, y hace alusión al ritual de la siembra de la papa a partir de las ch’uqi ispalla. 
Como se mencionó, se realiza a los ocho días después de la celebración a la Virgen de la 
Asunta11 (14, 15 y 16 de agosto), y es un evento profundamente arraigado en la tradición y la 
religiosidad de la comunidad local. La Octava sata forma parte de una serie de actividades re-
ligiosas católicas que comienza semanas antes con la decoración de las calles y la organización 
de actividades culturales y religiosas. Son los familiares del preste,12 quienes se reúnen para 
limpiar y adornar la iglesia principal, lugar donde se llevarán a cabo las principales ceremonias 
religiosas. Nuestro interés está centrado únicamente en la Octava sata debido al carácter origi-
nario de la festividad que se realiza como corolario a la fiesta del pueblo y con la participación 
de autoridades originarias. 

Esta celebración se la realiza por varios motivos. Por un lado, marca el inicio de la época 
de siembra en el municipio de Colquencha, es decir, el cultivo y crianza de los alimentos, 
principalmente de la papa. Por otra parte, la festividad permite lograr un pronóstico para la 
mejor época de la siembra, para lo cual se recurre a la interpretación de los tubérculos. Dicha 
predicción proporcionará a los comunarios un indicio de tiempo para saber cuándo empezar 

10	 El término sata es un derivado aymara de sataña que significa “sembrar”. En este caso el significado de la Octava sata es 
la representación de la siembra.

11	 La Virgen de la Asunta es una imagen religiosa conocida como la patrona de “la iglesia de abajo” en Colquencha, siendo a 
quien le rezan cuando se realiza alguna actividad ritual-ceremonial para que la misma se realice sin ningún inconveniente. 
Se puede interpretar como “pedir la bendición” a la virgen realizando el ritual religioso y añadiendo otro tradicional de 
la costumbre llevada a cabo en Colquencha.

12	 El preste es una figura que se designa para cada festividad (en algunos lugares es un cargo anual), que consiste en estar 
a cargo de la organización del evento, es decir, conseguir a las personas que representarán las actuaciones-rituales que se 
realizarán durante esos días, contratar a los músicos que amenizarán el ambiente (al inicio, durante el recorrido y cuando 
finalice la festividad), obtener los elementos necesarios para los rituales (en el caso de la Octava sata se solicitará el em-
pleo de dos toros para el arado, indumentaria necesaria y otros elementos para la interpretación del ritual), preparar la 
alimentación de los músicos y los actores principales.



61

con la siembra de la papa con el fin de obtener buenos alimentos durante la época de cosecha, 
evitando de esa manera tener malas recoleccciones. 

El segundo y tercer día de la Octava sata es muy importante, por cuanto se realizan ac-
tuaciones de siembra en un espacio definido por las autoridades originarias, luego, actuación 
de siembra, cuidados y cosecha de la papa en la casa del preste. El primer día es considerado 
más como la víspera a la Octava sata bajo la coordinación de las autoridades originarias y pa-
santes de la fiesta principal del pueblo. 

En este primer día, el 21 de agosto, el ritual inicia mediante la festividad de la Víspera, 
la cual consiste en una formalidad con el preste. Usualmente, los habitantes de Colquencha 
no suelen aceptar el cargo de preste debido al arduo trabajo, aunque sobre todo no lo hacen 
por el gasto económico que conlleva. Sin embargo, la formalidad y parafernalia pública inten-
ta motivar a los habitantes a ofrecerse como el preste de la próxima festividad. 

La celebración continúa el 22 de agosto, dando comienzo mediante una procesión 
religiosa en la iglesia cercana a la Plaza Central de Colquencha cuando la lakita13 recoge al 
preste para posteriormente dirigirse a aquella a continuar la procesión con el acompaña-

13	 La lakita es un conjunto de música que se encarga de amenizar el ambiente con flautas de pan. Generalmente está com-
puesta por los mismos comunarios.

Figura 30: Procesión de la Virgen de Asunta por las cuatro esquinas de la plaza de Colquencha.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



62

miento de cuatro mujeres que se encuentran cargando una imagen de la Asunta a la que 
denominan Octava Mama. La procesión va encabezada por la lakita, quienes tocan la pieza 
musical tres veces para animar el entorno, mientras detrás vienen algunos comunarios car-
gando la imagen de la Asunta, acompañados por las autoridades comunales. Por último, 
continúa la banda musical constituida en su mayoría por los residentes de Colquencha, 
quienes se encargan de tocar los instrumentos.

En este segundo día de la Octava sata, al ritmo de la música ritual de la lakita, esta se 
encarga de recoger al preste, iniciando su recorrido desde la Plaza Central de Colquencha 
hasta llegar a la vivienda de aquel mientras interpretan canciones, amenizando el ambiente. 
Una vez que llegan a la casa del preste, se retiran regresando a la plaza central de Colquencha 
y continuar así la celebración mediante la Danza de los mallkus. Se dará continuidad a la 
festividad con los presentes promediando las nueve de la noche como modo de protocolo. 

Figura 31: Música autóctona de lakita en el frontis de la iglesia de Colquencha.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



63

Algunas personas deciden retirarse conforme concluye la noche, mientras otras continúan con 
el consumo de bebidas alcohólicas, generalmente hasta la medianoche.

Más tarde, a la una de la tarde, se le conceden al preste algunos regalos, los cuales son 
denominados arcos, usualmente ofrendados por los cuñados o familiares lejanos como una se-
ñal de agradecimiento por el arduo trabajo realizado durante todo el proceso de la actuación, 
desde la obtención del material necesario para llevar a cabo el ritual, hasta la consecución de 
los intérpretes que representarán el papel que se les designe. Estos presentes son conformados 
por cinco arcos, cada uno con un significado diferente, estando compuestos por: 

•	 El arco de los víveres: se trata de una gran cantidad de víveres que intentan de-
mostrar el deseo de abundancia hacia el preste bajo la siguiente idea: “para que no 
te falte nada en tu despensa”. Los elementos que componen este arco usualmente 
son fideo, arroz, azúcar, sal, aceite, pan en poca cantidad, papel higiénico, gaseosas, 

Figura 32: Arco de víveres armado como presente para un preste en Colquencha.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



64

detergente de cocina, etc. Este arco se encuentra rodeado por naranjas y, en la parte 
inferior, se colocan cebollas rojas con hojas (colas) verdes (Figura 32). 

•	 El arco de la cocina: al igual que el anterior, este arco expresa los deseos de 
abundancia para el preste en el ámbito de la cocina, es decir, donde se realiza la 
preparación de los alimentos. Y lo hacen bajo este deseo: “que no te falte nada en 
la cocina”. Los elementos que componen este arco generalmente son esponjas, vi-
rutillas, sillas, tachos y baldes de plástico, una cocina, etc. (Figura 33). El arco de la 
cocina se encuentra rodeado por bolsas de palomitas caramelizadas.

Figura 33: El arco de cocina armado como presente para un preste en Colquencha.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



65

•	 El arco de la habitación: los componentes que lo integran intentan demostrar 
prosperidad en la habitación donde la pareja de prestes descansa, anhelando siem-
pre buena salud y un buen sentido de reproducción bajo estas palabras: “para que 
no te falten hijos”. Los elementos que componen este arco usualmente son botellas 
de Coca Cola, cajas de avena, latas de atún y sardinas, frascos de cocoa, bolsas de 
detergente para ropa y cocina, bolsas de palomitas, botellas de champú, un colchón, 
un catre desarmado, dos cómodas con espejo, sillas, una mesa para planchar y, col-
gando, cebollas rojas con hojas (cola) verde (Figura 34).

Figura 34: El arco de habitación armado como presente para el preste en Colquencha. 
Fuente: Fotografía de Byron Alarcón.



66

•	 El arco de la sala: los elementos que se suelen colocar en este arco quieren repre-
sentar los buenos deseos y abundancia para la pareja de prestes como una metáfora 
de buena fortuna en la sala de la casa, entendiendo a aquella como el espacio donde 
se suele recibir a los invitados, ofreciéndoles un cálido recibimiento en el hogar. 
Dicho arco desea demostrar abundancia, comodidad y opulencia de la familia hacia 
los visitantes bajo la siguiente frase: “para recibir de forma apropiada a tus invita-
dos”. Los elementos que suelen componer este arco usualmente son bolsas de snacks 
como palomitas, Chizitos, galletas, frituras, rollos de papel higiénico, botellas de 
gaseosas, bolsas de detergente, botellas de champú, bolsas de fideo, tápers, esponjas 
de cocina, ollas de distintos tamaños, un mueble verdurero y un juego de living.

•	 El arco del pan: este alimento es una parte fundamental para la subsistencia de la 
familia. El pan es el principal sustento alimenticio en la cultura boliviana y de esa 
manera se manifiesta el deseo de tener siempre pan en el hogar. Se suele emplear la 
siguiente frase: “el pan no debe faltar en casa”. Los elementos que acompañan a este 
arco son muchos panes elaborados en los hornos de Colquencha y que generalmen-
te tienen un diámetro de 0.75 cm (más grandes que los comunes). También hay 
bolsas de dulces, botellas de gaseosas, bañadores, etc., y se encuentra adornado con 
naranjas en los espacios que hay entre los panes (Figura 35).

Figura 35: El arco de pan armado como presente para un preste en Colquencha.
Fuente: Fotografía de Byron Alarcón.



67

Todos los arcos presentan una semejanza entre ellos. Por ejemplo, la abundancia que 
desean para el preste, para que siempre cuente con los bienes que los habitantes de Col-
quencha consideran esenciales para una vida satisfactoria, ausente de carencias que puedan 
presentarse a lo largo de su vida, remediando la falta de dichos bienes con las ofrendas que 
son representadas en los arcos como una señal de buena fe; y que motiva a los comunarios 
a ofrecerse como prestes para la próxima festividad, cumpliendo de ese modo con todos los 
gastos, recursos, necesidades y elementos que se requieran en el proceso de personificación de 
los rituales.

Continuando con las celebraciones, durante el segundo día, promediando las tres de la 
tarde, aparece el encargado de dirigir la ceremonia de la sata (“siembra”), quien es denomina-
do el jach’a tata14 que va acompañado de la jach’a mama, representando una pareja de esposos 
mayores o antepasados, los cuales portan máscaras de cerámica durante todo el ritual. Ambos 
inician el recorrido de la siembra desde la Plaza Central para dirigirse hacia el terreno de siem-
bra. El jach’a tata carga la liwkhana15 en su hombro derecho, mientras a su lado le acompaña 
la jach’a mama, encargándose de llevar en su aguayo las herramientas del arado y una pequeña 
canastilla que contiene coca para su posterior consumo durante el ritual, todo ello mientras 
suben la colina hasta llegar al lugar donde se desarrollará aquel. Los k’usillos rodean a la pa-
reja, alegrando el ambiente, hablando con los comunarios con una voz muy aguda mientras 
llevan cargando en sus hombros los costales de abono y semillas de papa (ispallas) que se uti-
lizarán para hacer una predicción del futuro de la siembra (y que luego serán sembradas). Les 
siguen la lakita, mientras tocan sus instrumentos para amenizar el ambiente, detrás vienen las 
autoridades comunales y después los habitantes de Colquencha.

14	 El jach’a tata es el yatiri de los cielos, quien habla con dios y los achachilas. Jach’a mama es su pareja, su acompañante.
15	 Herramienta de trabajo agrícola parecida a la azada. La liwkhana se utilizará durante la actuación de la siembra: para la 

remoción de la tierra y para plantar las semillas de papa.

Figura 36: Jach’a tata y jach’a mama observando la superficie de siembra.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



68

La designación de las figuras representativas del jach’a tata, la jach’a mama y k’usillos 
está organizada por la Toro Mayora o solamente Mayora, que además se encarga de conseguir 
la vestimenta, los accesorios, la yunta para el arado, entre otros elementos para la actuación, 
además de invitar la comida y la bebida a los integrantes de la actividad.

Una vez que llegan al terreno de siembra, los k’usillos se encargan de arreglar el campo 
en señal de preparación de siembra, quitando las piedras grandes y las malas hierbas con cier-
to grado de exageración en la actuación. Posteriormente, los k’usillos prepararán la yunta al 
igual que la liwkhana para dar inicio a la plantación de las semillas de papa. Al concluir con 
los preparativos, se procederá a la adivinación de la siembra a cargo del jach’a tata mediante 
la jakhuña.16

El jach’a tata y la jach’a mama se sientan frente al campo de siembra ya preparado (re-
movido por los k’usillos). Las autoridades se colocarán detrás de la pareja, expectantes de los 
resultados de la adivinación. El jach’a tata empezará a extraer las semillas de papas (ispallas) de 
los costales, sacando dos en cada mano. Y con el número de papas que resten se determinará 
el resultado de la siembra que se avecina, teniendo:

•	 Uno: pataca (“cien”), siendo el segundo mejor resultado.
•	 Dos: lari q’urawa (“honda para el zorro”), siendo el peor resultado.
•	 Tres: suri kayu (“pie de ñandú”), siendo el mejor resultado.
•	 Cero y cuatro: pachiqta (“partir”), siendo buenos presagios.

La autora japonesa, Junko Seto menciona: “En la actuación las semillas son divididas en 
tres costales con los que el Jach’a tata realiza la adivinación tres veces” (Seto, 2012: 363), por lo 
que este realiza la predicción en tres ocasiones para asegurar que el resultado sea comprobado, 
para así descartar indicios de duda, manteniendo una resolución similar al primer resultado 
obtenido para corroborar la fortuna que depara al territorio de Colquencha.

Tras culminar la adivinación se realiza la ch’alla de las papas sobrantes, para lo cual se le 
arrojan hojas de coca y se practica un corte por la mitad a algunas de aquellas, a las cuales se 
les colocará hojas de coca en medio para adornarlas. Estas papas se constituirán en la conocida 
como “papa ispalla”, es decir, las que cuidarán a las demás en el cultivo. Las autoridades se 
acercarán a besar las semillas de papa y ch’allarlas para rendirles respeto, con la ilusión de dar 
cumplimiento con la suerte que profetizó el jach’a tata.

Una vez culminado el acto de adivinación se prosigue con la siembra del terreno, siendo 
el jach’a tata el primero en arar con la yunta, haciendo surcos por donde se realizará la siem-
bra de la semilla de papa. Detrás le sigue la jach’a mama, poniendo las semillas en los surcos 
realizados por su pareja y siendo ayudada por los k’usillos, quienes se dedicarán a colocar el 
wanuri17 en la siembra. Para culminar el acto, se procede a cubrir las semillas plantadas (luego 
de compartir brevemente una cerveza entre los participantes) y después todos comienzan a 
retirarse y bajar la colina con la lakita amenizando el trayecto en dirección al punto de par-
tida, la Plaza Central de Colquencha. Al llegar a esta se quedan unos momentos para bailar 
en conjunto con las autoridades y, promediando las ocho de la noche, se dirigen a la casa del 

16	 El término aymara jakhuña significa “contar”. En este caso, esta palabra es empleada para el conteo de las papas para una 
posterior adivinación del proceso de la cosecha.

17	 El wanuri representa al abono en la siembra, sirve para el fortalecimiento del cultivo y así obtener una mayor producción 
en la época de la cosecha.



69

preste para continuar con la fiesta con el acompañamiento de bebidas alcohólicas y grupos 
musicales contratados por aquel.

En el tercer día de celebración (el 23 de agosto), se realiza un ritual parecido a la siembra 
de la segunda jornada, con la diferencia de que en esta ocasión se realiza en la casa del preste 
en un ambiente más pequeño a comparación del terreno de siembra del día anterior, iniciando 
la celebración a las dos en punto de la tarde, siendo encabezados por la Mayora, quien lleva 
consigo el kibona irpuso.18 La actuación principal se lleva a cabo alrededor de un pequeño 
terreno constituido por unos dos metros cuadrados. Este es rodeado por los visitantes, los 
integrantes de la lakita y las autoridades para observar con detenimiento la interpretación.

18	 Kibona irpuso es un término aymara que significa “sacar el guion”, es decir, es la historia que suelen seguir en la actuación 
ritual. Esta indicará al preste y a los integrantes de la actuación una serie de pasos a seguir, muy similar al teatro debido 
a la representación escénica que realizan para la comunidad.

Figura 37: Ch’uqi ispalla en los 
surcos, dispuestos para la siembra.
Fuente: Fotografía de Ireneo 
Uturunco.



70

La actuación es muy similar a la del día anterior. Se inicia con la remoción de la tierra y 
se prosigue con la siembra de la papa madura. Luego se tapa el surco sembrado, la diferencia 
principal es que una hora más adelante los k’usillos plantan con la liwkhana unas ramas de 
arbusto chua chua19 sobre los surcos sembrados, simulando la crecida de los tubérculos de 
forma acelerada. El jach’a tata se dedica a ch’allar las plantas, mientras que las coronel mamas20 
colocan trozos de algodón rojo y blanco sobre las plantas de chua chua en lo que los habitantes 
de Colquencha comprenden como chimpu.21

Luego de dos horas, aproximadamente a las cinco en punto de la tarde, empieza la 
cosecha de las papas, simulando una maduración acelerada. La pareja de jach’a tata y jach’a 
mama retiran las plantas para “cosechar” la papa anteriormente enterrada en los surcos con 
ayuda de los k’usillos, luego las amontonan y entregan a las autoridades comunales. Un k’usillo 
se encargará de interpretar las funciones del kamana22 en el ritual, como nos dice la autora 
Junko Seto: “Uno de los K’usillus se pone los ponchos (encima del poncho gris sobrepone uno 
negro), disfrazándose de kamana (guardián de la aynuqa) […]. El k’usillu-kamana proclama 
‘jawi, jawi, jawi, jawi’ (“venga”, “venga”), Pachamama […]” (Seto, 2012: 366). Este k’usillu 
sopla una corneta hecha de calabaza hacia el pequeño campo de cultivo como una señal de 
buena fortuna y la expresión que emite (“venga”, “venga”) hace referencia a un sonido para 
llamar el ajayu de la Pachamama y así obtener vigor, fortaleza y resistencia para las papas.

19	 Crece en los montes e intentan que se asemeje al arbusto de la papa. Usualmente se representa el florecimiento y culmi-
nación del crecimiento prematuro de la papa.

20	 Cargo que se les da a las esposas de los coroneles que se convierten en autoridades de Colquencha y que están destinadas 
a colaborar a la Toro Mayora con las actividades menores que se realicen.

21	 Término aymara que significa “marca”. Es un símbolo de las flores de la papa cuando llega a la madurez, marcando la 
culminación del crecimiento de la misma.

22	 El kamana o kamani es el responsable de cuidar los cultivos del año, encargándose principalmente de protegerla de toda 
amenaza natural.

Figura 38: Reverencia después de la siembra 
simbólica en casa del preste.
Fuente: Fotografía de Aida Acarapi.



71

Todo este proceso se realiza mientras los integrantes de la lakita tocan música para 
amenizar el ambiente. Cuando concluye con la cosecha adornan con serpentinas23 las plantas 
que se utilizaron para la actuación. La actuación concluye cuando el preste, en compañía de 
la jach’a mama, reparte una sopa de una olla grande a los integrantes del evento mientras que 
el jach’a tata, con una botella de alcohol en la mano, ch’alla tres veces el terreno cosechado. 

La mención continua de la papa durante el seguimiento de la celebración de la Octava 
sata indica el protagonismo que se le proporciona a la misma. El mundo aymara le guarda un 
gran respeto a la papa debido al sustento que proporciona y la gran variedad que llega a tener, 
considerándola como una semilla milenaria, protectora de los pueblos debido al sustento eco-
nómico y alimenticio que llega a conceder a las familias del Altiplano.

La mención de la relación complementaria del jaqi24 y la mama ispalla recalca la im-
portancia de la papa durante el proceso de la Octava sata, motivo que lleva a realizar todo un 
ritual para rendirle respeto y pleitesía. 

Utawi en Marquirivi 

La festividad de la sata en Marquirivi lleva por nombre Utawi. Al igual que la Octava sata en 
Colquencha, es una celebración cíclica que está relacionada con el inicio de la siembra que, 
sin embargo, en esta localidad se realiza a inicios de septiembre. 

23	 La serpentina es una tira de papel enrollado en forma de disco que se suele comprar para las festividades con el fin de 
utilizarlas bajo el concepto de abundancia. En el caso de la colocación de la serpentina sobre las plantas chua chua, el 
propósito es tener un “buen crecimiento” de la plantación.

24	 Jaqi, en el mundo aymara, es considerado como “persona”, “individuo”o “ser humano” sin distinción de género, pudien-
do referirse al hombre o la mujer que tiene capacidad productiva, responsabilidad social y complementaria con el ayllu 
al que corresponda.

Figura 39: Músicos de lakita en la casa del preste.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



72

Nuestra visita se produjo el 4 de septiembre. Desde tempranas horas de la mañana 
la directiva de autoridades originarias sostiene una reunión para ver detalles específicos de 
la festividad. En la casa del preste también están reunidos los comunarios, autoridades lo-
cales y grupo de músicos autóctonos, entre otros. Estos se concentran en la casa del preste 
y posteriormente en plaza principal frente a la iglesia. Este evento marca el inicio de una 
serie de rituales y actividades que honran la tierra y buscan la celebración de la siembra en 
la comunidad.

Los futuros prestes, acompañados por bandas de música local y los comunarios, son 
conducidos hacia la iglesia, donde se realiza una ceremonia de posesión en las cuatro esquinas 
de la Plaza Principal. En cada parada se lleva a cabo un sahumerio y se recitan oraciones espe-
cíficas. Posteriormente, los futuros prestes regresan a sus hogares acompañados por la música 
y la comunidad.

Durante todo el recorrido, los futuros prestes son acompañados por figuras sagradas 
como la jach’a mama y el jach’a tata, así como por los k’usillos, que son parte integral de esta 
festividad, tal y como sucedió en Colquencha. Una vez en la iglesia, se lleva a cabo una ora-
ción y una danza al ritmo de los bombos antes de dirigirse (por la tarde) a un terreno baldío 
para iniciar la ceremonia de siembra.

Figura 40: Sahumado antes de iniciar la siembra simbólica en Marquirivi.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



73

En este terreno, el jach’a tata y la jach’a mama lideran la ceremonia de siembra, acompa-
ñados por los k’usillos, los cuales preparan la tierra y siembran las papas. Durante este proceso 
se realiza un sahumerio a cargo de una pareja de “ancianos” de la comunidad, quienes brindan 
buenas energías a la nueva producción. Toda la comunidad participa en esta ceremonia, ob-
servando con entusiasmo y esperanza el resultado de la siembra.

Antes de proceder con la siembra simbólica, al igual a como se hizo en la lectura de las 
papas en Colquencha, acá también se practica lo mismo. En esta ocasión, se sacan las papas 
de par en par de los sacos previamente llenados. De manera específica se determina si la siem-
bra será nayra sata (“siembra al inicio del ciclo”, es decir, por agosto o septiembre), chika sata 
(“siembra intermedia”, más o menos por octubre o noviembre) o qhipa sata (“siembra atrasa-
da”, por diciembre). En esta oportunidad, el pronóstico del jach’a tata y jach’a mama apuntó 
a realizar la siembra en qhipa sata, lo cual coincidió con el inicio de las lluvias.

Este día está lleno de música local y danzas, mientras que la comunidad celebra el fruto 
de su trabajo y espera con expectación el veredicto del jach’a mama y el jach’a tata sobre la 
nueva producción de papa de ese año. Así, la festividad de Marquirivi es una celebración llena 
de tradiciones y rituales que reflejan la profunda conexión de la comunidad con la tierra y sus 
antepasados. Es un momento de celebración pero también de reflexión y esperanza para una 
nueva temporada de cosecha.

Figura 41: Inicio de la siembra simbólica en Marquirivi.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



74

Candelaria en Colquencha 

Por otra parte, el 1 y 2 de febrero se realiza la festividad de la Candelaria en Colquencha. 
Esta celebración se inicia con la recolección de algunos alimentos de sus aynocas (cultivos 
colectivos de la comunidad), las cuales están puestas en una mesa al frente de la iglesia 15 
de Agosto, donde los mallkus (más sus esposas) y achachilas deberán ingresar arrodillados 
agradeciendo por los productos que están en la mesa. Una de las costumbres que indica 
respeto es besar la papa, ya que es uno de los primeros frutos del año. Los mallkus y sus 
esposas, que fueron los primeros en ingresar de rodillas a la iglesia, se deben retirar de la 
misma manera. Detrás de estos entran los justicias, también de rodillas, quienes de igual 
manera agradecen por los productos que están expuestos en la mesa. Después de que todos 
hayan accedido, el achachila principal ofrece una oración por todos los productos, levantan-
do los nombres de todos los aynocas que están en la mesa y los bendice a cada uno de ellos. 
Después invita pasar de nuevo a los mallkus para que recojan los productos y los hagan ro-
tar por toda la iglesia como un tipo de ritual. Luego los presentes acompañan con un baile 
formando un tipo de círculo en el centro de la iglesia, mientras los productos van rotando 
junto con las autoridades del lugar. 

Entonando diferentes alabanzas de sus himnarios y acompañando con bombo y pan-
deros a las autoridades después de rotar estas, junto con los productos y acompañados de sus 
parejas, invitan a los justicias a ingresar de nuevo para recibir los productos de las autoridades. 
Los justicias, junto con los productos, realizan el mismo ritual que anteriormente efectuaron 

Figura 42: Reverencia a los alimentos en la iglesia de Colquencha.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



75

sus autoridades rotando por el centro de la iglesia. Para concluir, todos empiezan a agrade-
cer a los justicias y a las autoridades, y proceden a dejar, en forma ordenada, los productos 
nuevamente sobre la mesa de donde los recogieron. Todos los presentes acompañaron con 
melodías y canciones, agradeciendo los productos que se cosecharon: entre estos se encuen-
tran la cebada, la papa, cebolla, y estos están decorados con serpentinas, dulces, vino, y otros. 
Tras concluir la ceremonia, los presentes pasan a colocar nuevamente en su lugar las aynocas y 
salen de la iglesia haciendo un círculo alrededor de las autoridades, donde se extiende un gran 
apthapi que preparan los acompañantes de cada autoridad. Cada familia gira con una variedad 
de comida alrededor de las autoridades y de los presentes, dando a compartir un poco de la 
comida que cada uno preparó en el transcurso de este tiempo. El pastor ingresa a la iglesia a 
bendecir los productos.

Por lo que vemos, las illas entre los aymaras también implican este tipo de poder espiritual, 
como indica Berg (1985), “piedras bezoares de carneros y camélidos que son consideradas como 
‘espíritus’ de los animales. La palabra illa se usa también para esos mismos espíritus” (p. 62). 
En esta investigación, también en la fiesta de San Isidro de Pukara, aldea oeste de Kunturiri, 
el celebrante frota la cabeza de los solicitantes con la imagen de San Isidro montado sobre una 
yunta, llamada waka illa, para asegurar la multiplicación de ganados. En este caso, del mismo 
modo, en la imagen en sí misma hallamos una fuerza espiritual. 

”Por el contrario, este tipo de fuerza no la hallamos en las miniaturas que se han observado, ni 
de la siembra ritual «Alasita», ni de la «Nacimiento sata». Es decir, se halla una diferencia entre 

Figura 43: Primeros alimentos de la aynoqa Pampa Sata Ancuyu.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



76

los conceptos analíticos de «las illas que encarnan la fuerza del mundo subterráneo» y «represen-
tación mediante la miniatura para constituir un precursor que origina lo real»; en este último, 
las figuras en miniatura deben ser renovadas cada vez (Seto, 2016: 114).

Illas e ispallas en ceremonias rituales para
la crianza de animales: nacimiento sata en Colquencha

Durante diciembre, en la misma Colquencha, y como parte de las actividades rituales para 
la crianza de los animales, el ganado que se cría en el área altiplánica y en las comunidades 
del municipio –que lleva el mismo nombre de la población–, el 24 de diciembre se lleva a 
cabo el nacimiento sata. ¿Por qué esta celebración se la realiza junto a la navidad cristiana? 
Seguramente el acomodo de la tradición prehispánica a la fecha católica corresponde a la 
idea de evitar su “extirpación” en el período de la colonización española. 

Figura 44: Elaboración de figuras de ganado producido en Colquencha. 
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



77

La celebración inicia a las once de la mañana con treinta minutos con una misa sencilla 
en honor al nacimiento de Jesucristo en la iglesia de Abajo. Luego de concluida sacan los bancos 
largos promediando las doce en punto para que los mallkus y los comunarios se sienten a comer 
y compartir algunos refrescos. A las dos de la tarde con treinta minutos se inicia con la creación 
de miniaturas de animales hechos de barro –en su mayoría ganado, gallinas, cerdos y llamas–, 
mientras el sacerdote de la iglesia los motiva con la frase “satañani, satañani” (“vamos a sembrar”). 

Una vez concluida la creación de figuras de barro, se las pone sobre una pequeña mesa 
hecha de ramas verdes de pinos y también se coloca la imagen del niño Jesús en el centro, 
simulando el nacimiento de Belén. Se ch’alla el pequeño nacimiento para bendecir las figuras 
hechas de barro con el fin de conseguir la prosperidad y eventual multiplicación del ganado, 
finalizando con la exposición del nacimiento en el centro de la iglesia de Abajo para su apre-
ciación por parte de los comunarios.

Figura 45: Venta de representaciones en miniatura en el ascenso al Calvario de Copacabana. 
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco





Fotografía 4: Figuras de ganado elaboradas para el 
nacimiento sata en Colquencha (24 de diciembre de 2023).
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco. 



80

Illas e ispallas en la Alasita

	 Alasita en Copacabana

La actividad vinculada a la compra y venta de objetos en miniatura, popularmente conocida 
como Alasita en la población de Copacabana, se denomina festividad a la Virgen de Copa-
cabana. Se desarrolla entre el 1 y el 8 de agosto, teniendo su pico más alto el 5 y 6. Desde el 
1 de agosto de 1925, año del primer centenario de la Independencia de Bolivia, en ocasión 
de la celebración del Primer Congreso Eucarístico Nacional, la Virgen de Copacabana fue 
coronada como Reina de la Nación por el Breve Apostólico de Pío XI de 29 de julio de 1925. 
Posteriormente, el 2 de diciembre de 1954, la Policía Nacional de Bolivia la proclamó Patrona 
del Cuerpo Nacional de la Policía y le concedió el grado de Generala.

De acuerdo a Katerine Virginia Doria Medina (2017), sería desde 1952 que se realizaría 
la celebración de una misa y un acto (entrada folklórica). Esta festividad posee una caracterís-
tica muy particular, ya que a ella asisten devotos no solo nacionales, también acuden princi-
palmente devotos de la nación vecina del Perú que vienen con la ilusión de conseguir favores 
de la “Virgen morena” de Copacabana. Por tanto, esta festividad del 5 de agosto se remonta 
al período republicano de Bolivia, concretamente a la Revolución Nacional.

Particularmente, lo que se observó fueron las ceremonias realizadas en trayecto de as-
censo hacia el famoso Calvario de Copacabana, porque es este espacio el que concentra la 
celebración a las illas, pero también a las ispallas.

Lo que pudimos observar en ambos días es la peregrinación al Calvario por parte de 
personas procedentes del Perú y bolivianos que también van al lugar, aunque en mínima 
cantidad. Desde el inicio del ascenso al Calvario, conocida como Colquepata, existen puestos 
de venta de diferentes productos: miniaturas de casas, autos, títulos, oficios, entre otros, todo 
aquello que también se puede apreciar en la feria de la Alasita que se realiza en la ciudad de 
La Paz. A la par de estos productos, en puestos contiguos, también se venden velas, retratos 
de la Virgen de Copacabana, crucifijos, el señor del Sagrado Corazón de Jesús, entre otros, los 
cuales son representaciones alusivas a la religión católica.

Figura 46: Compra 
de la representación 
de un terreno(con 
árboles, casas y coches) 
en el Calvario de 
Copacabana. 
Fuente: Fotografía de 
Ireneo Uturunco.



81

Una vez que las personas-penitentes adquieren los productos, se inicia el ascenso al 
Calvario, colocando piedrecitas en cada una de las 14 estaciones del Calvario como una for-
ma de cumplir sus penitencias. Después, ya sea en el intermedio o al finalizar la subida, los 
feligreses hacen ch’allar sus bienes en miniatura con los maestros yatiris del Calvario. Otros se 
dirigen hacia la parte de atrás del Calvario donde se halla un lugar llamado la Boca del Sapo 
para pedir favores a esta deidad. Otros también compran pequeños terrenos que, en muchos 
casos, tienen casas, coches, plantas, sembradíos de papas y otros alimentos, los cuales se hacen 
ch’allar con el maestro-yatiri, quienes también están presentes en varias partes del trayecto.

Alasita en Colquencha

La celebración festiva de la Alasita en Colquencha se realiza días después de la fiesta de la 
Exaltación de la Santa Cruz, teniendo como fecha fija el 12 de septiembre como inicio y 
culminando el 19. La Alasita se desarrolla el 18 de septiembre, en la que existen pequeñas re-
presentaciones de la siembra de la Octava sata en el Cerro Sagrado (Gloria Pata), alrededor de 
la iglesia y encima de un cerro conocido como el Calvario de Colquencha. No solo se hacen 
representaciones de siembra, también se construyen pequeñas casas, adornadas con automó-
viles, plantas, entre otras. 

El 18 de septiembre, en el marco de las celebraciones festivas de la población, también 
marca el cambio de autoridades de la parte superior de Colquencha, conocidos como postillo-
nes, quienes tienen a su cuidado el Calvario y todo su contorno. El término postillón está vin-
culado a una especie de guardianes de postas, centros de acogida para peregrinos que, dicho 
sea de paso, llegan con frecuencia al Calvario de Colquencha, trayendo diferentes peticiones. 
Paralelamente al cambio de autoridades se desarrolla la celebración de la Alasita.

Figura 47: Cambio de autorida-
des o postillones del Calvario en 
Colquencha.
Fuente: Fotografías de Ireneo 
Uturunco.



82

La particularidad de la Alasita en Colquencha, a diferencia de otras festividades, se 
celebra de forma individual por cada familia, por lo que no se realizan actividades conjuntas 
entre los comunarios, salvo el cambio de algunas autoridades. La festividad inicia con las fa-
milias subiendo el cerro con las cosas necesarias para la realización del ritual de la siembra en 
miniatura. Cuando llegan a la cima del cerro se dirigen a sus terrenos compuestos de una ex-
tensión de uno a dos metros cuadrados, siendo una variable dependiendo de la familia, que se 
encuentran en los alrededores de la cima de Gloria Pata. El pequeño ambiente es rodeado por 
piedras planas amontonadas una sobre otra, completando el entorno para dar la impresión 
de una “pequeña casa”; en un costado de la representación se colocan piedras planas peque-
ñas que tienen el significado de “monedas”, pequeñas illas de piedra que simbolizan riqueza 
y abundancia. De acuerdo a la entrevista que sostuvimos con don Fermín Fernández (18 de 
septiembre de 2023), la celebración de la Alasita en Colquencha tendría una vinculación con 
la Alasita en Copacabana, pero también narra el cambio de las autoridades postillones:

Desde antes nuestros abuelos nos contaban [que] la virgen de Copacabana aquí había llegado 
más antes, en primer lugar antes de llegar allá, una mujer cualquiera nomás ha llegado allá; 
sabe estar tejiendo allá abajito, entonces, la población que nuestros abuelos no habían querido 
recibir [y] por eso se ha ido, dice, por eso [tiene] la forma casi lo mismo al Calvario, lo mismo, 
desde ahí a habido la iglesia; hay también la historia de los españoles con vestimenta de los 
postillones y eso no hay en ninguna parte, en Colquencha nomás hay. Los chasquis también 
iban de Alto a Bajo Perú; de Potosí a Perú hay un camino, tupo se llama, es un camino grande 
y recto, [esos] eran los postillones; dice que llevaban los documentos de Potosí a Perú, por eso 
son mensajeros (Fernández, 2023).

El procedimiento de siembra en los suelos en el Calvario inicia con la roturación del pequeño 
terreno mediante la liwkhana, prosiguen con la plantación de unas pequeñas ramas de arbusto 
de chua chua sobre las que colocan algodón rojo y blanco, simbolizando las flores de las papas 
y finalizando adornan la pequeña chacra25 con serpentinas de papel, como en carnavales, y 
colocan unos pequeños camiones de juguete en los alrededores del pequeño campo, convir-
tiendo la actuación en una similar al de la Octava sata pero en miniatura, como corresponde 
a la fiesta de la Alasita.

25	 Término quechua que significa “tierra para labrar”.

Figura 48: Representación 
de una casa construida en el 
Calvario de Colquencha du-
rante la fiesta de la Alasita. 
Fuente: Fotografía de Ireneo 
Uturunco.



83

El evento concluye aproximadamente a las seis en punto de la tarde, bajando la colina 
luego de haber realizado la ch’alla en el pequeño terreno para continuar con la celebración 
del cambio de autoridades comunales en la Plaza Central de Colquencha, en cercanías de la 
iglesia de Abajo.

Alasita en La Paz 

La Alasita posee varios reconocimientos como manifestación cultural de origen aymara, tanto 
en el municipio de La Paz como en otros lugares donde se practica esta tradición. En todos 
los reconocimientos a la Alasita, se incluye a la divinidad del Iqiqu (Ekeko), personaje en 
advocación al cual se realiza la feria. Por un lado, la Alasita y el Iqiqu poseen declaratorias 
como Patrimonio Cultural Inmaterial en el municipio de La Paz (1998 y 2017), también un 
reconocimiento como Patrimonio Histórico y Cultural del departamento de La Paz (2008) y, 
finalmente, como Patrimonio Cultural e Intangible por parte del Estado (2004). Paulatina-
mente, la festividad también se fue ampliando a distintos países y, desde el 2017, es recono-
cida por la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura 
(UNESCO) como Patrimonio Cultural de la Humanidad, bajo el título “Recorridos rituales 
en la ciudad de La Paz durante la Alasita” (7 de diciembre de 2017). 

Existen varias versiones sobre el origen de esta festividad, la mayoría enfatizando en 
su filiación aymara. Como parte de esta caracterización, en 2010, Galo Illatarco realizó un 
trabajo en el que, a partir del análisis de datos etnohistóricos, identifica tres versiones sobre la 
festividad. Así, habría tres etimologías conceptuales sobre Alasita (Alathaña, Chhalaqa y Alaui 
Situa) que, a la vez, supondría la práctica cultural como festividad:

Figura 49: La feria de Alasita en la ciudad de La Paz.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



84

Primera versión: Alasita deriva del verbo aymara alathaña (comprar). Festividad sagrada de cul-
to al Eqeqo como deidad andina de la reproducción y la fertilidad animal, vegetal y humana, 
de la buena fortuna, del amor y propiciador de las uniones sexuales. Festividad prehispánica 
celebrada anualmente en la festividad inkaica del Qhapaj Raymi cada solsticio de verano (21 de 
diciembre), caracterizada por la presencia e intercambio de dijes y miniaturas como símbolos 
de la tradición andina. 

”Segunda versión: Alasita deriva del verbo aymara Chhalaqa o Chhalaqasiña (intercámbiame). 
Ritual prehispánico sagrado dedicado al dios Sol con la presencia del Eqaqo Illa a través del in-
tercambio de miniaturas conocidas como Illas, Llallawas e Ispallas o amuletos que representan 
la fuerza reproductiva de los objetos, alimentos, animales y personas o símbolos con poderes 
reproductores y propiciatorios de producción, reproducción y fertilidad agrícola, ganadera y 
humana. Ritual celebrado antiguamente en la fiesta inkaica del Qhapaj Raymi. 

”Tercera versión: Alasita derivaría de la festividad incaica llamada Sitwa o Alaui Situa. Fiesta 
ritual del Eqeqo, de las wakas y de las Illas vinculadas a la fertilidad y a la salud. Se realiza-
da el 21 de septiembre (mes de la primavera) y duraba hasta el 21 de diciembre (Illatarco, 
2010: 337-338).

Las versiones presentadas, a decir de Illatarco, sintetizan de alguna forma interpretaciones de 
investigadores sobre el origen de la Alasita antes que llegaran los españoles, en base con fuen-
tes como leyendas populares, narraciones orales, datos arqueológicos, documentos coloniales, 
crónicas, entre otros, que permiten tener un panorama de conjunto sobre la festividad, no 
sin encontrar vacíos para el período precolonial y colonial. Estos vacíos, de alguna manera, 
son cubiertos a partir de la indagación de términos, así como de indicios de prácticas rituales 
ligadas a las illas. Sin embargo, el autor critica que algunas versiones son inferencias de autores 
contemporáneos que se aproximan a opiniones personales (Illatarco, 2010). 

No deja de tener su importancia, no obstante, el hecho de que haya una práctica 
cultural mediada por el intercambio, que sea a la vez una celebración ritual-festiva, como 
muchas otras prácticas aún vigentes en la zona andina. Por tanto, una de las características 
de las versiones presentadas por Illatarco sería la permanencia de la festividad de la Alasita 
que desde el periodo precolonial mantendría su solemnidad, aunque variando sus formas 
en distintos contextos.

En las tres versiones existe una vinculación de la Alasita con la consagración de illas e 
ispallas mediante el intercambio y en advocación al Iqiqu (Ekeko), cuya celebración, según 
fuentes consultadas por Illatarco, se produciría en la festividad del Qhapaq Raymi, ritual in-
caico del 21 de diciembre (solsticio de verano) dedicado al Sol y que fue una adopción inca 
de prácticas astronómicas llevadas a cabo por las culturas predecesoras. 

En este último sentido, de acuerdo a la interpretación de Vida Tedesqui (2018), la 
festividad de la Alasita tiene sus antecedentes en la cultura Tiwanaku. En este contexto, la 
celebración habría estado vinculada al Iqiqu (jaqi-illa), en el contexto del Qhapaq Raymi, 
denominándose chhalasita (“intercámbiame”); con la Colonia, después del cerco de La Paz, 
esta celebración se convirtió en Alasita (“cómprame”), modificándose su práctica de un simple 
intercambio a una de compra y venta, pero manteniendo su esencia de culto a las illas y su 
reproducción y abundancia.

A las versiones descritas, habría que sumar otras interpretaciones que mencionan el 
origen o resurgir de la Alasita después del cerco realizado por los ejércitos de Julián Apaza 
(Tupak Katari), en dos momentos específicos de 1781 (del 13 de marzo al 3 de julio y del 



85

7 de agosto al 17 de octubre). Según esta versión, después que el ejército realista sofocara la 
rebelión katarista y persiguiera a sus líderes, en la ciudad de La Paz se habría organizado una 
festividad como forma de conmemorar el acontecimiento del cerco.

De acuerdo a Roberto Santos (1990), el entonces el intendente de Larecaja, Sebastián 
de Segurola, nombrado como defensor contra los rebeldes de La Paz, fue quien habría tras-
ladado la fiesta de Alasita del 21 de diciembre al 24 de enero, esta fecha en homenaje a la 
Virgen de Nuestra Señora de La Paz. Esta afirmación la realiza con base en autores tradicio-
nalistas, entre ellos, Félix Reyes Ortiz, Rigoberto Paredes e Ismael Sotomayor, entre otros. La 
razón para esta adopción de la fiesta indígena, habría sido por la implantación de los cambios 
político-administrativo después de la rebelión de Tupak Katari en el sentido de incorporar 
las tradiciones y costumbres de los indígenas en la ciudad con la finalidad de controlarlos y 
evitar futuras revueltas y así lograr la pacificación, pero también tender hacia una conciliación 
religiosa entre lo andino y lo católico. “En este sentido, la estrategia, que en la mayoría de los 
casos terminaría en sincretismo, supuso su traslado para hacerlo coincidir con la celebración 
de la Virgen de Nuestra Señora de La Paz, suponiendo que esta reemplazaría eventualmente a 
la fiesta de Alasitas” (Chalco, 2022: 42). 

La fecha de la reinvención de la Alasita se habría producido en la gestión de Segurola 
como gobernador-intendente de La Paz,26 entre 1783 y 1789 (Santos, 1990). Es decir, en 
algún momento a fines del siglo XVIII, hubo un reacomodo en la tradición de la fiesta de 

26	 Al respecto es interesante analizar la reinvención de la figura del Iqiqu, quien, desde una perspectiva arqueológica, de 
acuerdo a datos de Carlos Ponce Sanjinés (1982), sería representado como un personaje en miniatura con la figura de 
un jorobado con el miembro erecto. Sin embargo, surge la duda en relación a la vinculación de esta figura arqueoló-
gica con la contemporánea representación del Iqiqu, un personaje en miniatura y regordete, quien carga abundantes 
illas y, en algunos casos, ispallas. Al respecto, la discusión sigue abierta, puesto que para algunos investigadores la 
actual imagen del Iqiqu sería la representación de Sebastián Segurola. Por eso es que, en algún momento, se les habría 
llamado también “segurolas”, y sería un reconocimiento a su defensa de la ciudad contra los rebeldes indígenas o, por 
el contrario, sería una parodia popular sobre su actuar temeroso cuando, en un momento de la rebelión, habría huido 
de la ciudad llevándose consigo varios enseres y alimentos. Sin duda, se trata de un tema aún por analizarse desde la 
perspectiva de la microhistoria. 

Figura 50: Vendedora de ispallas en la Alasita de La Paz. 
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.



86

las illas, acontecimiento en el que los investigadores consideran que fue después del cerco de 
Katari, asociándola con la celebración a la Virgen Nuestra Señora de La Paz. En este contexto, 
además, podemos encontrar una referencia clara a la denominación de la festividad como 
Alasita, evidenciándose su carácter como feria de compra y venta. Es así que, después del cerco 
de Katari, habría existido una reinvención de la tradición de la Alasita, desplegándose en la 
ciudad de La Paz por el tiempo que durará la celebración a la Virgen de Nuestra Señora de La 
Paz, desarrollada generalmente en tres días (22, 23 y 24 de enero), además, con la inclusión de 
la población mestiza. De alguna forma, se entiende que la Alasita se oficializó desde el Estado 
colonial, inicialmente como celebración conmemorativa al triunfo de los ejércitos realistas en 
contra de los ejércitos indígenas. De ahí en más, año tras año, la Alasita se fue consolidando 
paulatinamente como una celebración ritual festiva cada vez más inclusiva de las clases socia-
les en la ciudad de La Paz, en el que la divinidad aymara del Iqiqu fue ganado protagonismo 
más que la Virgen de Nuestra Señora de La Paz. En este capítulo se trató de desarrollar un 
despliegue de las celebraciones a las illas e ispallas que actualmente tienen una resistencia/
persistencia a pesar de los siglos de colonización de nuestras culturas. Se enlazó la temática de 
la geografía o lugares donde aún se practican lógicas de reciprocidad a las illas e ispallas, pero 
también los ciclos en los cuales estos se desarrollan, permitiendo esto comprender su vigencia 
en gran parte de la zona andina.

Figura 51: Ch’alla de las 
illas e ispallas en Alasita. 
Ellas están consagradas por 
el maestro yatiri, quien está 
acompañado de sus illas 
(sapos). 
Fuente: Fotografía de 
Ireneo Uturunco.



87

Conclusión

El trabajo de investigación que se desarrolló, referido a la vigencia/persistencia de illas e 
ispallas, pretende mostrar una manifestación cultural propia de las culturas andinas que tiene 
un origen remoto y que, actualmente, continúa con su práctica en distintos ámbitos de la vida 
cotidiana y la vida religiosa/ritual. Como mencionamos a lo largo del trabajo, las illas e ispallas 
tienen la cualidad de ser representaciones en miniatura, portadores de energía cuya finalidad 
es lograr la fertilidad, reproducción, abundancia, multiplicación, entre otros, considerados 
como “arquetipos generadores”, es decir, son seres representantes de aquello que se quiere 
obtener. Para este cometido, en los dos primeros capítulos se realizó una revisión bibliográfica 
que presenta un “estado del tema”, tratando de indicar los elementos puntuales trabajados por 
los investigadores, ya sean contemporáneos o cronistas del periodo colonial, además con base 
en estos últimos dar cuenta de la vigencia / resistencia de las prácticas rituales en torno a las 
illas e ispallas desde mucho antes de la invasión española de 1532.

En el tercer capítulo se abordó la actualidad, principalmente, en la comunidad de Col-
quencha, Marquirivi, además, de Copacabana y La Paz, en tres periodos específicos: en lupi 
pacha o thaya pacha (mayo a septiembre), en lapaka pacha (septiembre a noviembre) y en el 
jallu pacha (diciembre a abril). En estas comunidades, y otras del área andina, las illas e ispallas 
se utilizan para diferentes necesidades como la provisión de bienes y alimentos, la reproduc-
ción del ganado, el cuidado de la salud, entre otros.

La segunda parte de este catálogo corresponde a la catalogación y descripción de los 
bienes culturales referida a illas e ispallas y que son custodiadas por el MUSEF. En la catalo-
gación se contemplan varios campos de información para que los mismos sean insumos para 
los investigadores y público en general que estén interesados en acceder a ellas. Algunos de 
los campos son el nombre del bien cultural, su código, la época, la procedencia, la cultura a la 
que pertenece, las materias primas para su elaboración, las técnicas de elaboración, dimensio-
nes, descripción y función de illas e ispallas. Para finalizar, quisiéramos destacar los elementos 
importantes que caracterizan a las illas, las cuales están muy relacionadas y vinculadas con 
el rayo, con aquello que emana brillo y luminosidad. Por tanto, son expresión de fuerza, 
energía y poder. Estas cualidades, de alguna forma, también implica a las ispallas, aunque 
estas se vinculan más con la protección. Entonces, las illas serían aquellos bienes asociados 
con lo antiguo-familiar, como las cosas personales de los abuelos, quizá ropas y alimentos, y 
también las pacarinas o lugares de origen que determinan connotaciones de origen, lugares 
ancestrales de energía. Actualmente tienen mucha más difusión las piedras bezoares extraídas 
del estómago de los camélidos, guardadas para la multiplicación del ganado, conocidas como 
jayintilla y también las pequeñas esculturas kallawaya en forma de animales, casas, terrenos, 
manos humanas, pareja en unión (warmimuñachi/chachamuñachi) guardadas para la ferti-
lidad o abundancia, las illa qunupa, esculturas de camélidos con un diseño de fuente en la 
espalda para contener bebidas rituales. Las figuras cuadradas elaboradas en cal y azúcar, prepa-
radas para mesas rituales, también son illas, así como las representaciones en miniaturas de las 
casas, el dios Iqiqu y objetos, principalmente de Alasita, guardadas para atraer la abundancia. 
Finalmente, las illas mineras, principalmente, la figura del Tío de la mina, elaboradas con el 
reciclaje de metales en tamaños pequeños, guardados en la bocamina para la abundancia de 
minerales y las joyas de oro y plata, monedas, dinero en billetes como illa qullqi, así como, 
monederos llamados qullqi bolsa.





Fotografía 5: Ch’alla y reverencia a las ch’uqi ispalla 
en Ch’allapampa (Isla del Sol), durante la festividad 
de la Sata Qallta en 2022.
Fuente: Fotografía de Ireneo Uturunco.





II. CATÁLOGO DE
BIENES CULTURALES

Luis Isaac Callizaya



92

CATÁLOGO 1
K’AJCHA ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



93

Objeto ID: 8430.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado, inciso, 
pulido.
Dimensiones: Alto: 4.4 cm; largo: 5.5 cm; 
profundidad: 6.4 cm; peso: 109 g.

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica. Está sobre 
una base plana cuadrangular con un sector 
central plano y rodeado de seis conjuntos 
o cuerpos. El conjunto principal (frontal) 
presenta ocho toros, un carnero y una figu-
ra zoomorfa indeterminada. El cuerpo de 
la parte posterior y los laterales presentan la 
forma de viviendas y tiene figuras zoomor-
fas en las esquinas. El sector central está di-
vidido en nueve espacios con líneas incisas 
que cruzan de forma longitudinal y latitu-
dinal. En sus interiores se observan incisio-
nes punteadas, figuras fitomorfas (espigas), 
motivos circulares, una figura circular ra-
diada y líneas verticales paralelas.

Función:
También denominada como jach’a illa. Se-
gún Berg (1985) y Girault (1987) cumple 
la función ritual de favorecer la prosperi-
dad económica y salud en la vida familiar 
y en el hogar. Asimismo, influye en los tra-
bajos agrícolas, en la buena producción, 
proliferación del ganado y protección de 
las enfermedades y ataques del rayo o de 
animales feroces. 



94

CATÁLOGO 2
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



95

Objeto ID: 8431.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado, pulido.
Dimensiones: Alto: 6 cm; ancho: 3.2 cm; 
espesor 1.2 cm; peso: 4 g. 

Descripción:
Pieza antropomorfa, específicamente una 
mano. Tiene incisiones que le dan forma a 
los dedos, los cuales no presentan termina-
ción y por eso dan la apariencia de dos ma-
nos juntas que parece sujetar una liwkhana, 
herramienta agrícola primordial para reali-
zar las actividades de aporque, deshierbe y 
cosecha de los cultivos. Se puede observar, 
en uno de los dedos, una coloración platea-
da. La muñeca está ornamentada con dos 
brazaletes lisos. 

Función:
Las manos son signo de actividad laboral o, 
en aymara, irnaqaña. En ese sentido, mu-
chas de las sepjas con la forma de una mano 
sujetando han sido descritas como la repre-
sentación de prosperidad y solvencia eco-
nómica, protección contra los maleficios y 
peligros (Girault, 1987). En este caso, por 
la interpretación de la mano sujetando una 
herramienta de cultivo, cumple la función 
ritual de que las faenas agrícolas se reali-
cen con energía y sin agotamientos, y así 
asegurar una buena producción. Además, 
Girault (1987) señala que los brazaletes sir-
ven para la protección contra el rayo.



96

CATÁLOGO 3
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



97

Objeto ID: 8443.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro,
Técnicas de elaboración: Tallado, inciso, 
pulido.
Dimensiones: Alto: 26 cm; ancho: 22 cm; 
profundidad: 11 cm; espesor: 11 cm; peso 2 g. 

Descripción:
Pieza de estructura simétrica y de cuerpo 
prismático. Presenta una base plana y rec-
tangular. Los motivos se encuentran en la 
parte superior y están divididos en dos sec-
tores, el primero con cuatro círculos talla-
dos con incisión concéntrica y en el interior 
hay un punto. En los márgenes cada círculo 
presenta líneas paralelas incisas y el segundo 
sector tiene el tallado de un cilindro a la mi-
tad con incisiones longitudinales.

Función:
Los poderes mágicos y rituales que se otor-
gan a esta sepja son el de proteger huertos y 
los árboles frutales contra todas las calami-
dades naturales y depredaciones ocasionadas 
por animales y parásitos. Además, está rela-
cionado con los trabajos agrícolas, asegurar 
buenas cosechas y prosperidad económica 
en la comercialización de los productos (Gi-
rault, 1987). Por otra parte, Portugal (1962) 
afirma que se trata de una “mesa” o illa de 
representación plástica de las ofrendas des-
tinadas para el espíritu benigno de la casa, 
ayuda al “progreso de los negocios”, donde 
los círculos simbolizan siempre un valor.



98

CATÁLOGO 4
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



99

Objeto ID: 8444.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado, inciso, 
pulido.
Dimensiones: Alto: 21 cm; ancho: 17 cm; 
profundidad: 0.6 cm, peso: 1 g. 

Descripción:
Pieza de estructura simétrica y cuerpo pris-
mático. Presenta una base plana de forma 
rectangular. En las esquinas se observa el 
tallado de unas figuras indeterminadas que 
aparentan ser los dedos de una mano su-
jetando listones, hay cuatro incisiones con 
motivos de líneas dobles que se entrecruzan 
diagonalmente de esquina a esquina en la 
parte superior. 

Función:
Sirven para atraer salud, alegría y bienestar. 
Las líneas representan las “cintas mágicas” o 
“las fuerzas mágicas” que traen todo tipo de 
felicidad y prosperidad (Girault, 1987). Se-
gún Oblitas (1963), estas cintas se llaman 
khochqa simi, que significa “el camino que 
atrae la fortuna”.



100

CATÁLOGO 5
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



101

Objeto ID: 8448.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado, inciso, 
aplicado.
Dimensiones: Ancho: 3 cm; largo: 4.3 cm; 
peso: 2 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica antropomor-
fa. Representa a una mano derecha con los 
dedos ligeramente flexionados y sujetando 
un objeto rectangular en la palma. Presenta 
el tallado de ranuras que conforman los de-
dos. En la parte de la palma lleva incisiones 
de dos rectángulos concéntricos. En el infe-
rior se observan restos de una perforación. 
En algunos sectores de la pieza se evidencian 
la aplicación de pan de plata. El dedo índice 
y la parte inferior presentan faltantes.

Función:
En general, las illas con forma de mano
–maki, en quechua– tienen el poder má-
gico de atraer mucho dinero (Portugal, 
1961) o bien la persona que posea esta joya 
mágica tendrá un temperamento ahorrati-
vo, para que no sea kkara bolsillo (Obli-
tas, 1963) o ampar q’ara (“manos vacías”). 
Asimismo, estas illas aseguran la posesión 
suficiente de dinero, augurando prosperi-
dad, solvencia económica y éxito en todo 
negocio que se emprenda (Girault, 1987). 
Por otra parte, cumple la función de pro-
tector a quien la porte.



102

CATÁLOGO 6
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



103

Objeto ID: 8452.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Ancho: 2.3 cm; largo: 4.2 
cm; espesor: 1.5 cm; peso: 1 g. 

Descripción:
Pieza asimétrica antropomorfa, específica-
mente la mano derecha con incisiones que 
le dan la forma a los dedos doblados, ya que 
estos se encuentran sosteniendo un objeto 
que presenta incisiones a manera de círculos 
simétricos en toda la palma de la mano. En 
la parte inferior de la palma se observa inci-
siones lineales, verticales y una horizontal.

Función:
La función ritual de esta illa es de asegurar 
la solvencia económica y hacer que el dine-
ro prospere para quien la porte. Además de 
proteger de los peligros, augura buena suer-
te. Los círculos en la palma de la mano re-
presentan el dinero (Girault, 1987). En ese 
sentido, la persona que posea esta joya mági-
ca es de temperamento ahorrativo y así evi-
tar que sea un kkara bolsillo (Oblitas, 1963) 
o ampar q’ara (“manos vacías”).



104

CATÁLOGO 7
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



105

Objeto ID: 8457.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado, inciso, 
pulido.
Dimensiones: Alto: 3.4 cm; ancho: 4.5 cm; 
profundidad: 2.7 cm, peso: 30 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica y de cuerpo 
irregular. La pieza presenta la base lige-
ramente cóncava de forma triangular. Se 
observan seis apéndices dispuestos de la si-
guiente manera: dos frontales, dos laterales 
izquierdos y dos laterales derechos. Todos 
ellos tienen incisiones a modo de círculos 
concéntricos que se conforman según van 
elevándose los apéndices.

Función:
La illa denominada chokolu (en quechua), 
cumple la función ritual de un “escudo má-
gico” que protege de las tentativas maléficas, 
embrujos y espíritus malignos. Puede ser 
utilizada por personas adultas, hombres o 
mujeres, casadas o solteras. Los anillos repre-
sentan las “astas defensivas” (Girault, 1987) 
contra las malas energías.



106

CATÁLOGO 8
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



107

Objeto ID: 8460.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporáneas.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto 1.9 cm; ancho: 3.2 cm; 
profundidad: 3.2 cm, peso: 2 g. 

Descripción:
Pieza asimétrica de base triangular. En cada 
esquina hay cabezas antropomorfas. Al me-
dio de una cabeza y otra (en una de las pa-
redes) se observa una mano, mientras que al 
otro lado se hallan dos cuadrados. Al otro 
costado, entre una cabeza y otra, se observa 
una casa. Vista desde arriba se puede distin-
guir unas incisiones que forman semicírcu-
los. El más grande de estos está hecho con 
incisiones lineales.

Función:
Las illas de similares características y que tie-
nen rostros humanos son descritas por Obli-
tas (1963) y Girault (1987) como escudos 
protectores contra embrujos y maleficios de 
enemigos visibles u ocultos. Esta illa puede 
ser portada por personas adultas, hombres 
o mujeres, casadas o solteras, y evitar que 
caigan en desgracias. Asimismo, por la casa 
y las manos, puede que el poder mágico de 
esta illa proteja la prosperidad económica 
del hogar ante cualquier eventualidad.



108

CATÁLOGO 9
K’AJCHA ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



109

Objeto ID: 8495.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 2.7 cm; ancho: 7.1 cm; 
espesor: 1.9 cm; peso: 28 g. 

Descripción:
Pieza asimétrica con una base rectangular. A 
un lado de la pieza se ve la representación 
lineal de seis figuras zoomorfas. En el flanco 
opuesto hay cinco figuras zoomorfas alinea-
das. En uno de los lados se ven figuras octa-
gonales con líneas cruzadas en la superficie 
y separadas en los extremos. Al centro de la 
pieza se puede observar cuatro casas alrede-
dor de un cuadrado que sobresale del centro. 
En las paredes laterales se encuentran tanto 
líneas verticales como horizontales. Presenta 
una pátina en una alta proporción.

Función:
También es llamada jach’a illa (Berg, 1985) 
y según Girault (1987) cumple la función 
ritual de asegurar el hogar ante cualquier 
eventualidad, buenas cosechas y excelentes 
resultados en la crianza del ganado. Las ca-
sas representan prosperidad y armonía en 
la vida familiar. Las figuras zoomorfas son 
la representación de la crianza, reproduc-
ción y multiplicación del ganado. Asimis-
mo, posee el poder mágico de protección 
del hogar, la familia y del ganado ante cual-
quier enfermedad, caídas del rayo o el ata-
que de animales feroces.



110

CATÁLOGO 10
K’AJCHA ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



111

Objeto ID: 8506.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 2.3 cm; ancho: 6.2 cm; 
profundidad: 4.6 cm, peso: 12 g. 

Descripción:
Pieza asimétrica con base rectangular y un 
conjunto de representaciones. En un lado se 
observa un grupo de siete figuras zoomorfas 
con incisiones en los cuernos y algunos ras-
gos faciales. En el extremo posterior, en una 
esquina, hay dos toros. Uno de ellos presen-
ta el hocico roto. En la otra esquina se halla 
una casa que, en la parte superior del techo, 
muestra líneas incisas; al lado existe un con-
junto de cuadrados donde se puede obser-
var la cabeza antropomorfa, mientras que 
en la superficie de los cuadrados hay líneas 
verticales y círculos simétricos. La pieza 
muestra una pátina en una alta proporción.

Función:
Esta illa cumple la función ritual de asegu-
rar la mejor suerte posible en cualquier tipo 
de empresa: prosperidad en la casa, felicidad 
conyugal, buenas cosechas, multiplicación 
del ganado, éxito en el comercio (Girault, 
1987). La casa y las figuras zoomorfas signi-
fican prosperidad en el hogar y reproducción 
del ganado, mientras que la cabeza antropo-
morfa –identificada como una mujer– es la 
representación del éxito en el comercio.



112

CATÁLOGO 11
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



113

Objeto ID: 8550.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado, inciso, 
pulido.
Dimensiones: Ancho: 3.1 cm; largo: 3.2 
cm; espesor: 0.6 cm; peso: 1 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. 
Se trata de una figura zoomorfa (camélido) 
con la cabeza hacia arriba, presumiblemen-
te representa a una cría juvenil o qallu de 
camélido. Tiene un apéndice a la altura del 
cuello e incisiones en el cuerpo poco discer-
nibles por la erosión. Se evidencia una capa 
gruesa de pátina.

Función:
Las illas con forma de animales son las más 
comunes. Portugal (1961) y Girault (1987) 
afirman que estos amuletos tienen la fina-
lidad de proteger la vida y la procreación 
del ganado, dependiendo de la figura del 
animal que represente, como camélidos, 
ovinos o vacunos. En este caso, la figura en-
carna a la cría, qallu o teke de un camélido 
juguetón, augurando de esa forma mucha 
más procreación.



114

CATÁLOGO 12
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



115

Objeto ID: 8560.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 1.0 cm; ancho: 1.0 cm; 
profundidad: 0.0 cm; peso: 2.0 g. 

Descripción:
Pieza zoomorfa con base rectangular. Presen-
ta incisiones en la parte posterior en forma 
de cola y en la parte del cráneo posee rasgos 
faciales, no tiene rasgos corporales. La pieza 
tiene pátina en todo el cuerpo y un pigmen-
to rojo alrededor del cuello.

Función:
Las illas con representación de figuras de 
animales cumplen la función ritual de mul-
tiplicación o crecimiento del ganado, que se 
conceptualiza en aymara como miraña. Por 
lo tanto, hay diferentes illas destinadas para 
varias finalidades. Por ejemplo: waka illa, 
iwij illa, qarwa illa. Existe incluso jaqi illa, 
uta illa y otros. En este caso, la figura zoo-
morfa representa a un carnero que asegura la 
protección y reproducción del mismo.



116

CATÁLOGO 13
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



117

Objeto ID: 8590.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado, inciso, 
pulido.
Dimensiones: Alto: 2.5 cm; ancho: 2.1 cm; 
profundidad: 2.4 cm; peso: 1 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica antropomor-
fa. Se observa a una persona sentada con los 
pies apuntando hacia adelante. Presenta los 
brazos al costado y sobre las piernas. Lleva 
incisos a manera de cara, cabello y trenza.

Función:
Illa de figura antropomorfa representa a una 
mujer, que se podría conceptualizar como 
warmi illa, por lo que está destinada a las mu-
jeres que se ocupan del comercio al menudeo. 
Hace que el negocio prospere y asegura bue-
nas ganancias (Girault, 1987), y es también 
representación de una madre o tayka, que sos-
tiene y mantiene un hogar estable.



118

CATÁLOGO 14
K’AJCHA ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



119

Objeto ID: 17997.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea (siglo XX).
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión.
Dimensiones: Alto: 5.2 cm; ancho: 21 cm; 
profundidad: 13.3 cm; peso: 1.213 g. 

Descripción:
De estructura rectangular compuesta por 
una base plana. Sobre ella se observa lo si-
guiente: cuatro casas dispuestas rectangu-
larmente –sobre una de ellas están apoya-
das dos figuras antropomorfas–, un hato de 
ganado con cinco vacunos, un rebaño con 
cinco carneros y dos hatos de ganado –cada 
uno con cuatro zoomorfos de pie–, cuatro 
zoomorfos de pie separados, dos terrenos 
cultivados y decorados con líneas geomé-
tricas. En el patio central se observan dos 
círculos grabados.

Función:
Ritual para la reproducción figurativa. Jach’a 
Illa, según Berg (1985), que al decir de Gi-
rault (1987) cumple la función ritual de ase-
gurar en el hogar, buenas y abundantes cose-
chas, y excelentes resultados en la crianza del 
ganado. Las casas representan prosperidad y 
armonía en el hogar, la vida familiar y con-
yugal; las figuras zoomorfas son la represen-
tación de la crianza y reproducción del ga-
nado. Asimismo, posee el poder mágico de 
protección del hogar, la familia y al ganado 
de las enfermedades y ataques del rayo o de 
animales feroces.



120

CATÁLOGO 15
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



121

Objeto ID: 18032.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión.
Dimensiones: Alto: 3.5 cm; ancho: 8.2 cm; 
profundidad: 7.3 cm: peso: 132 g. 

Descripción:
De estructura angular e irregular por la for-
ma de la roca. La parte inferior o base es pla-
na y cuadriculada. Presenta seis figuras zoo-
morfas (vacunos y otros) dispuestas en un 
semiarco. Estas no se encuentran completa-
mente talladas. Pero sobre su lomo presen-
tan decoración en círculos que representan 
al dinero; detrás de los zoomorfos se obser-
van ocho estructuras irregulares decoradas 
con cuadrículas.

Función:
La figura es una representación de Uywa 
Illa (illa para reproducción de animales), 
específicamente una waka illa destinada 
para reproducción del ganado vacuno, em-
pleada en la práctica ritual para favorecer 
la crianza, multiplicación y protección de 
la misma. La multiplicación continua del 
ganado, significa una prosperidad econó-
mica para la familia.



122

CATÁLOGO 16
ILLA CHUSLIKUNA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



123

Objeto ID: 18043.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión.
Dimensiones: Alto: 5.4 cm; ancho: 1.5 cm; 
profundidad: 5.8 cm: peso: 38 g. 

Descripción:
Figura zoomorfa que representa un camé-
lido (llama) de pie y con la parte inferior 
plana. Se observan la cabeza y cola pero no 
así las patas. El resto del cuerpo es liso. Se 
evidencian residuos de un adhesivo.

Función:
Utilizada para la protección y reproducción 
del ganado. La figura zoomorfa es un uywa 
illa (para la reproducción de animales). En 
este caso, es un qarwa illa, es decir, em-
pleada en la práctica ritual para favorecer la 
crianza, multiplicación y protección de los 
auquénidos. Girault (1987) afirma que estas 
illas son destinadas a la protección y mayor 
reproducción de las llamas. 



124

CATÁLOGO 17
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



125

Objeto ID: 18048.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión. 
Dimensiones: Alto: 4 cm; ancho: 1.8 cm; 
profundidad: 5.3 cm; peso: 38 g. 

Descripción:
Figura zoomorfa que representa probable-
mente a un camélido parado y con la parte 
inferior plana. Solo se observan ciertos ras-
gos de la cabeza, aunque no así la cola ni las 
patas. El resto del cuerpo es liso.

Función:
Utilizada para la protección y reproducción 
del ganado. La figura es una representación 
de uywa illa (para la reproducción de ani-
males). Es empleada en la práctica ritual 
para favorecer la crianza, multiplicación y 
protección del ganado (Girault, 1987). La 
proliferación continua del ganado significa 
un bienestar y prosperidad económica para 
la familia. 



126

CATÁLOGO 18
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



127

Objeto ID: 18049.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión.
Dimensiones: Alto: 2.9 cm; ancho: 1.4 cm; 
profundidad: 4.7 cm; peso: 21 g. 

Descripción:
Figura zoomorfa que representa un vacuno 
(toro) parado, se distinguen la cabeza, cola y 
patas. El cuerpo es liso.

Función:
Utilizado para la protección y reproduc-
ción del ganado. Este tipo de illa cumple 
la función ritual de procrear más ganado, 
y también de cuidar, protegerlo de los pe-
ligros y de las enfermedades. Es decir, que 
el ganado queda inmunizado contra las en-
fermedades, el rayo, la sequía, etc. (Oblitas, 
1963). En este caso, el poder mágico del 
toro está destinado para labradores, para 
asegurar siembras buenas, para que la yunta 
trabaje sin fatiga y los surcos resulten bien 
trazados (Girault, 1987).



128

CATÁLOGO 19
CHUINI ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



129

Objeto ID: 18051.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión.
Dimensiones: Alto: 3.2 cm; ancho: 1.3 cm; 
profundidad: 4.5 cm; peso: 16 g. 

Descripción:
Figura zoomorfa que representa un ovino 
(carnero) recostado, se distinguen la cabeza, 
la cola y las patas dobladas y encontradas.

Función:
Utilizada para la protección y reproducción 
del ganado. La función ritual de la illa está 
destinada a asegurar la mayor producción 
del ganado ovino (Girault, 1987). Ungida 
la illa con elementos rituales, se la entierra 
en un rincón del corral. Este rito se efectúa 
durante las fiestas de Carnaval o Anata (Gi-
rault, 1987), época de lluvias, de flores y de 
los primeros frutos de la cosecha.



130

CATÁLOGO 20
CHUSLI ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



131

Objeto ID: 18057.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión.
Dimensiones: Alto: 3.3 cm; ancho: 1 cm; 
profundidad: 4.5 cm; peso: 16 g. 

Descripción:
Figura zoomorfa que representa a un camé-
lido (llama) parado y con la parte inferior 
plana. Se denotan la cabeza y la cola, pero 
no así las patas. El cuerpo es liso pero en la 
parte central presenta una perforación circu-
lar, posiblemente para insertar un hilo o lana 
para llevarlo colgado.

Función:
Utilizada para la protección y reproducción 
del ganado. La figura zoomorfa representa 
un uywa illa, que favorece la reproducción 
de los animales. En este caso, este qarwa illa 
es empleada en la práctica ritual para favo-
recer la crianza, multiplicación y protección 
de los camélidos. Girault (1987) afirma que 
estas illas son destinadas a la protección y a 
la mayor reproducción de las llamas. 



132

CATÁLOGO 21
USI SEPJA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



133

Objeto ID: 18067.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión.
Dimensiones: Alto: 2.8 cm; ancho: 6.8 cm; 
profundidad: 6.9 cm; peso: 154 g. 

Descripción:
Tiene una estructura cuadrangular, cuya 
parte inferior o base es plana. Sobre ella se 
encuentra lo siguiente: dos casas dispues-
tas en L con los techos a dos aguas y de-
coradas con líneas paralelas. Además, en 
la parte posterior, llevan grabadas puertas 
y ventanas. También se observa un cuadra-
do grande con motivos cuadriculados en su 
superficie. Igualmente, hay otro cuadrado, 
más pequeño y con motivos romboidales, 
en su superficie. Ambos representan las tie-
rras cultivadas.

Función:
Utilizada para protegerse del rayo y otras ca-
tástrofes. La usi sepja (ka), waka massa (k) o 
uta (a), está destinada para la casa, a la vida 
familiar y el hogar. Protege ante el rayo o 
cualquier catástrofe (Girault, 1987). Oblitas 
(1963) afirma que es un amuleto llamado 
chejnoqa sepja, destinado para los recién ca-
sados y sirve para llamar a la suerte con el fin 
de adquirir una casita. 



134

CATÁLOGO 22
JATTACHIKUJ O ATASI JATACHIKU

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



135

Objeto ID: 18096.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión.
Dimensiones: Ancho: 2 cm; largo: 5 cm; 
espesor: 1 cm; peso: 32 g. 

Descripción:
Esta figurilla es conocida como warmi 
munachi. Es de estructura compuesta, repre-
senta a dos seres antropomorfos –un hom-
bre y una mujer– en el momento del acto 
sexual. Oblitas (1963) y Girault (1987) re-
fieren que también se denominan jatachicu, 
atasi jattachicu (ka) o khuya khuya (k).

Función:
La warmi munachi (“lo que quiere la mu-
jer”) o amuleto amoroso (Berg, 1985), pue-
de ser utilizado tanto por hombres como 
por mujeres, sin importar su estado civil. Su 
poder consiste en atraer el amor de la per-
sona deseada, tanto desde el punto de vista 
carnal como sentimental (Girault, 1987). 
Portugal (1961) afirma que estas figuras son 
muy apreciadas por el mundo juvenil, pues 
poseerla ayudaría a encontrar una pareja con 
quien casarse.



136

CATÁLOGO 23
SEPJA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



137

Objeto ID: 18102.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión.
Dimensiones: Alto: 2.6 cm; ancho: 1.7 cm; 
profundidad: 1.5 cm; peso: 7 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa que representa a una 
mujer de pie con los brazos hacia delante. 
Se observa una pollera con líneas verticales 
y no tiene cuello. En la cabeza es notorio el 
peinado del cabello partido del medio y que 
termina en un par de trenzas en la espalda.

Función:
La figura antropomorfa es la representa-
ción de una warmi illa, posiblemente haya 
cumplido la función de mantener la atrac-
tiva belleza de la mujer, especialmente de 
jóvenes o bien se trata de la representación 
de una madre o tayka, base del estableci-
miento de un hogar estable. Otras figuras 
de mujeres, sentadas junto a su mercadería 
(khatu sepja), cumplen la función de atraer 
clientela y tiene el poder mágico de pros-
peridad económica (Oblitas, 1963). Estas 
illas son para las mujeres que se ocupan 
del comercio al menudeo, para asegurar su 
prosperidad (Girault, 1987).



138

CATÁLOGO 24
SEPJA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



139

Objeto ID: 18103.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Esculpido y gra-
bado por incisión.
Dimensiones: Alto: 2.6 cm; ancho: 1.7 cm; 
profundidad: 1.3 cm; peso: 7 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa que representa a una 
mujer de pie con los brazos hacia delante (se 
observa que no tiene cuello). Es notorio el 
par de trenzas que caen desde la espalda has-
ta la cintura.

Función:
La figura antropomorfa es la representación 
de una warmi illa. Posiblemente haya cum-
plido la función de mantener la belleza de la 
mujer, especialmente de las jóvenes. O bien 
es la representación de una madre o tayka, 
base de un hogar estable. Otras figuras de 
mujeres, sentadas junto a su mercadería 
(khatu sepja), cumplen la función de atraer 
clientela y tiene el poder mágico de la pros-
peridad económica (Oblitas, 1963). Estas 
illas son para las mujeres que se ocupan del 
comercio al menudeo, para asegurar su pros-
peridad (Girault, 1987).



140

CATÁLOGO 25
ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



141

Objeto ID: 27767.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya y aymara.
Época: Contemporáneo.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 2.5 cm; ancho: 2.1 cm; 
profundidad: 5.2 cm; peso: 4 g. 

Descripción:
Pieza asimétrica con base ovoidal. En la su-
perficie presenta la representación de un ros-
tro antropomorfo con líneas alrededor; en la 
parte inferior de la pieza se puede observar 
una especie de representación zoomorfa, más 
específicamente un pescado con incisión en 
el rostro y en la cola con líneas circulares. 
Esta pieza, que contiene dos elementos, está 
dividida por una especie de cinturón con lí-
neas geométricas.

Función:
No se tienen registros de similares caracterís-
ticas. Sin embargo, las formas con figuras de 
cabeza o rostro antropomorfo, si está tallada 
en piedra blanca, son símbolo de protección 
contra todo lo malo. Dependiendo del tipo 
de ritual, estos pueden ser amuletos favora-
bles o contrarios (Girault, 1987). Por la fi-
gura zoomorfa, identificada como pez, pue-
de que tenga relación con el lago y la challwa 
tayka: “madre pez” (Berg, 1985).



142

CATÁLOGO 26
ATASI JATTAQCHIKU

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



143

Objeto ID: 27770.
Procedencia: Tiahuanacu, provincia Ingavi, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 2.4 cm; ancho: 2.2 cm; 
peso: 1 g. 

Descripción:
Pieza antropomorfa con base rectangular 
con la representación de un hombre y una 
mujer unidos. La mujer tiene una trenza en 
la espalda, la cual está tallada. Sus brazos, 
que se encuentran estirados sobre el cuello 
del otro personaje, al igual que las piernas, 
están talladas y dobladas.

Función:
La warmi munachi (“lo que quiere la mu-
jer”) o amuleto amoroso (Berg, 1985), pue-
de ser utilizado tanto por hombres como por 
mujeres, sin importar si están en la soltería o 
viudez. Su poder consiste en atraer el amor 
de la persona deseada, tanto desde el punto 
de vista carnal como del sentimental (Gi-
rault, 1987). Portugal (1961) también afir-
ma que estas figuras son más apreciadas por 
los jóvenes para atraer el matrimonio, por 
poseer el efecto simpático del amor.



144

CATÁLOGO 27
CHUINI ILLA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



145

Objeto ID: 27850.
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra, 
La Paz.
Cultura: Kallawaya.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 4.7 cm; ancho: 5.7 cm; 
profundidad: 2.3 cm; peso: 63 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. La 
pieza tiene forma de carnero con la cabeza 
hacia abajo y las extremidades flexionadas; 
lleva talladas las cuatro extremidades, los 
cuernos en espiral, la cabeza y la cola. Se evi-
dencia una capa de pátina.

Función:
La chuini Illa (ka), kortero mirachi (a/k) o 
iwij Illa (a) es utilizada para la protección 
y asegurar la mayor reproducción del gana-
do ovino (Girault, 1987). Ungida la illa con 
elementos rituales, se entierra en un rincón 
del corral. Este rito se efectúa durante las 
fiestas de Carnaval o Anata (Girault, 1987), 
época de lluvias, de flores y de los primeros 
frutos de la cosecha.



146

CATÁLOGO 28
MOLDE DE EKEKO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



147

Objeto ID: 13769.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (1991).
Materias primas: Plomo, bronce y papel.
Técnicas de elaboración: Vaciado y bañado 
en bronce.
Dimensiones: Alto: 7 cm; ancho: 9 cm; 
profundidad: 1 cm; peso: 56.66 g. 

Descripción:
Pieza de estructura compuesta y antropo-
morfa hecha en plomo y bañado en bronce. 
Está compuesto por un billete de diez pe-
sos bolivianos fuera de circulación. Este es 
verde y se encuentra doblado y sujetado por 
un prendedor, el cual está hecho de plomo 
y pintado de dorado. Es una figura antropo-
morfa, representa a un hombre de pie, con 
los brazos abiertos y sosteniendo varios ob-
jetos como una casa, un auto, una guitarra, 
un teléfono y paquetes de víveres.

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios 
de la abundancia” y de la reproducción. Si 
se lo trata con los rituales correspondientes, 
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo 
o sahumarlo, traerá fortuna y prosperi-
dad (Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg, 
1985). En este caso, el Ekeko es empleado 
como una illa para la atracción del dinero 
para no le falte riqueza a su poseedor. 



148

CATÁLOGO 29
EKEKO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



149

Objeto ID: 11049.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano. 
Época: Contemporánea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana, 
fieltro y pinturas al óleo.
Técnicas de elaboración: Vaciado, pintado 
y pegado.
Dimensiones: Alto: 18 cm; ancho: 20 cm; 
profundidad: 13 cm: peso: 459.6 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa masculina hecha de 
yeso. Tiene el cabello rubio, los ojos azules, 
bigote, boca abierta y está con los brazos 
abiertos. Viste un poncho de textil faja-
do por la cintura con una wiska y lleva un 
sombrero de fieltro beige. El personaje carga 
varios objetos, como bolsas de tocuyo con 
víveres, utensilios de hojalata, canasta, bra-
sero, olla de cerámica, etc. 

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios 
de la abundancia” y de la reproducción. Si 
se lo trata con los rituales correspondientes, 
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo 
o sahumarlo, traerá fortuna y prosperidad 
(Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg, 1985). 
En este caso, por lo objetos que lleva, repre-
senta la prosperidad y abundancia de pro-
ductos de primera necesidad para el hogar. 



150

CATÁLOGO 30
EKEKO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



151

Objeto ID: 11051.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana, 
fieltro, arcilla, madera y pinturas al óleo.
Técnicas de elaboración: Vaciado, pintado 
y pegado.
Dimensiones: Alto: 18 cm; ancho: 15 cm; 
profundidad: 13 cm: peso: 64 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa masculina hecha de 
yeso, con el cabello rubio y el bigote negro. 
Tiene la boca abierta y lleva los brazos abier-
tos. Lleva puesto un pantalón fucsia y zapa-
tos negros. Viste un poncho y faja de textil 
con un lluch’u de lana con orejeras. Lleva 
también un sombrero tejido de hilo y otro 
de fieltro negro tipo fedora. El personaje está 
cargado de varios objetos como bolsas de 
textil (ch’uspas) y tocuyo con víveres, uten-
silios de hojalata y cajas de madera y lata, 
vasijas y herramientas agrícolas.

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios 
de la abundancia” y de la reproducción. Si 
se lo trata con los rituales correspondientes, 
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo 
o sahumarlo, traerá fortuna y prosperidad 
(Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg, 1985). 
En este caso, por lo objetos que lleva, repre-
senta la prosperidad y abundancia de pro-
ductos de primera necesidad para el hogar. 



152

CATÁLOGO 31
EKEKO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



153

Objeto ID: 11052.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano. 
Época: Contemporánea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, hilo, 
vidrio, arcilla, madera, fieltro y pintura.
Técnicas de elaboración: Vaciado, pintado 
y pegado.
Dimensiones: Alto: 20 cm; ancho: 18 cm; 
profundidad: 10 cm: peso: 460 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa masculina hecha de 
yeso, con el cabello rubio, los ojos celestes, 
bigote, boca abierta y con los brazos abier-
tos. Viste pantalón fucsia, camisa blanca, 
saco amarillo, mangas y chalina tejidas en 
hilo textil, un lluch’u con orejeras tejido y 
adornado con mostacillas amarillas y un 
sombrero de fieltro amarillo. El personaje 
está cargado de varios objetos como bolsas 
de tocuyo con víveres, cajas de madera, bol-
sas tejidas, paragua, plancha, vasija con vela, 
instrumentos de hojalata, abarcas, rueca, bo-
tella, un gallo blanco y bastón de mando de 
autoridad originaria.

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como el Dios 
de la abundancia y la reproducción, que trae 
fortuna y prosperidad si se le trata con los 
rituales correspondientes como hacer fumar 
cigarrillos, ch’allar o sahumar (Oros, 2017; 
Villanueva, 2017; Berg, 1985). En este 
caso, por lo objetos que lleva, representa la 
prosperidad y abundancia de productos ali-
menticios en el hogar, éxitos en la actividad 
laboral y en la función de autoridad.



154

CATÁLOGO 32
EKEKO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



155

Objeto ID: 11053.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana, 
arcilla, madera, fieltro y pintura.
Técnicas de elaboración: Vaciado, pintado 
y pegado.
Dimensiones: Alto: 18 cm; ancho: 18 cm; 
profundidad: 10 cm: peso: 335.8 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa masculina hecha de 
yeso. Lleva el cabello rubio, la tez rosácea, 
los ojos azules, el bigote negro; tiene la 
boca abierta y los brazos abiertos, viste traje 
amarillo y un poncho de textil guindo y un 
sombrero beige. El personaje está cargado de 
varios objetos como bolsas de tocuyo con 
víveres, utensilios de hojalata, catre, silla, za-
patos, maletas de cuero, vasija, un tenedor 
prendido al poncho, ch’uspa y sombrero de 
la danza qina qina.

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios 
de la abundancia” y de la reproducción. Si 
se lo trata con los rituales correspondientes, 
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo 
o sahumarlo, traerá fortuna y prosperi-
dad (Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg, 
1985). En este caso, por lo objetos que lleva, 
representa la prosperidad y abundancia de 
los productos alimenticios, tanto en el hogar 
como el negocio y las ferias.



156

CATÁLOGO 33
EKEKO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



157

Objeto ID: 11054.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano. 
Época: Contemporánea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana, 
arcilla, madera, fieltro y pintura.
Técnicas de elaboración: Vaciado, pintado 
y pegado.
Dimensiones: Alto: 20 cm; ancho: 21 cm; 
profundidad: 10 cm: peso: 479.6 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa masculina hecha de 
yeso. Lleva el cabello rubio, los ojos azules 
y el bigote negro. Tiene la boca y los brazos 
abiertos. Viste un traje amarillo, chaleco ce-
leste, poncho de textil café y mangas tejidas, 
presenta un sombrero rojo y calza abarcas. 
El personaje está cargado de varios objetos 
como bolsas de tocuyo con víveres, cajas de 
madera, abarcas, bolsas de cuero, utensilios 
de hojalata (tetera, embudo, azada).

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta 
ritual de Alasita. Es reconocido como “el 
Dios de la abundancia” y de la reproduc-
ción. Si se lo trata con los rituales corres-
pondientes, como hacer que fume cigarri-
llos, ch’allarlo o sahumarlo, traerá fortuna 
y prosperidad (Oros, 2017; Villanueva, 
2017; Berg, 1985). En este caso, por lo ob-
jetos que lleva, representa la prosperidad en 
el hogar y en el negocio.



158

CATÁLOGO 34
EKEKO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



159

Objeto ID: 11055.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana, 
arcilla, madera, fieltro y pintura.
Técnicas de elaboración: Vaciado, pintado 
y pegado.
Dimensiones: Alto 20.0 cm; ancho: 20.0 
cm; profundidad: 10.0 cm: peso: 465.3,0 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa masculina hecha de 
yeso con el cabello rubio, tez blanca, ojos 
azules, bigote negro. Tiene la boca y los bra-
zos abiertos. Viste un poncho, chalina, man-
gas y lluch’u tejidos y un sombrero de fieltro 
blanco. El personaje carga varios objetos 
como cuatro bolsas tejidas (ch’uspas), bolsas 
de tocuyo con víveres, utensilios de hojalata, 
olla de cerámica, velas o cera, abarcas y col-
chón, chancaca (melaza de caña de azúcar), 
chuntilla (herramienta agrícola) y una casa o 
edificio de madera.

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios 
de la abundancia” y de la reproducción. Si 
se lo trata con los rituales correspondientes, 
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo 
o sahumarlo, traerá fortuna y prosperi-
dad (Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg, 
1985). En este caso, por lo objetos que lleva, 
representa la prosperidad y la abundancia de 
productos alimenticios en el hogar, la ilu-
sión de lograr tener una casa propia o bien 
conseguir trabajar en una fábrica.



160

CATÁLOGO 35
EKEKO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



161

Objeto ID: 11056.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, ma-
dera, fieltro y pintura.
Técnicas de elaboración: Vaciado, pintado 
y pegado.
Dimensiones: Alto: 18 cm; ancho: 22 cm; 
profundidad: 11 cm; peso: 417.3 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa masculina hecha de 
yeso, con el cabello rubio, los ojos azules, 
bigote negro, boca y brazos abiertos; vis-
te un poncho y chalina de textil, mangas 
tejidos, lluch’u tejido y sombrero de fieltro 
beis. El personaje está cargado de varios 
objetos como bolsas de tocuyo con víveres, 
utensilios de hojalata (jarrón, regadera, cal-
dera), vasijas de cerámica, bolsas de cuero y 
ch’uspas, abarcas, combo, cola seca de ma-
dera y un terrero con casas.

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta 
ritual de Alasita. Es reconocido como “el 
Dios de la abundancia” y de la reproduc-
ción. Si se lo trata con los rituales corres-
pondientes, como hacer que fume cigarri-
llos, ch’allarlo o sahumarlo, traerá fortuna 
y prosperidad (Oros, 2017; Villanueva, 
2017; Berg, 1985). En este caso, por lo ob-
jetos que lleva, augura la prosperidad del 
negocio y comercio de productos.



162

CATÁLOGO 36
EKEKO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



163

Objeto ID: 11057.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (siglo xx).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana, 
arcilla, madera, fieltro y pintura.
Técnicas de elaboración: Vaciado, pintado 
y pegado.
Dimensiones: Alto: 25 cm; ancho: 25 cm; 
profundidad: 13 cm; peso: 98 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa masculina hecha de 
yeso. Tiene la tez rosácea, la boca y brazos 
abiertos. Viste pantalón café, chaleco de 
tela, poncho de textil café, mangas y chali-
na tejidas. En la cabeza lleva un gorro ana-
ranjado de lana y calza abarcas. El Ekeko 
carga varios objetos como bolsas de tocuyo 
con víveres, caja de madera, dos pares de 
abarcas, balde y bañera de hojalata, rueca, 
quena, sombrero de cuero y otro de lana, 
sartén, colchón, canasta, frazada, wiska y 
varias bolsas de tela con otros objetos como 
vasijas, cigarrillos, etc.

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios 
de la abundancia” y de la reproducción. Si 
se lo trata con los rituales correspondientes, 
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo 
o sahumarlo, traerá fortuna y prosperidad 
(Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg, 1985). 
El Ekeko representa a un comerciante de di-
versos productos, augurando prosperidad en 
el negocio y el comercio. 



164

CATÁLOGO 37
EKEKO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



165

Objeto ID: 12305.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana, 
arcilla, madera, plomo, plástico, tocuyo, ba-
yeta y pintura.
Técnicas de elaboración: Vaciado, pintado, 
modelado, costurado y pegado.
Dimensiones: Alto: 17 cm; ancho: 40 cm; 
largo: 60 cm; peso: 238 g. 

Descripción:
Figura antropomorfa masculina hecha de 
yeso con 146 miniaturas. El personaje está 
de pie con los brazos abiertos, rostro y ma-
nos pintados de rosado, cabello amarillo, 
cejas y bigotes negros. Viste pantalones 
guindos, saco azul y camisa blanca, encima 
presenta una especie de saco largo sin man-
gas de color verde, en la cabeza un gorro 
blanco tejido. El hombre carga 146 repro-
ducciones en miniaturas.

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta 
ritual de Alasita. Es reconocido como “el 
Dios de la abundancia” y de la reproduc-
ción. Si se lo trata con los rituales corres-
pondientes, como hacer que fume cigarri-
llos, ch’allarlo o sahumarlo, traerá fortuna 
y prosperidad (Oros, 2017; Villanueva, 
2017; Berg, 1985). Por la gran cantidad de 
objetos que carga se presume que represen-
ta a un comerciante muy qamiri (“rico” o 
“de tener”), alguien próspero en los nego-
cios. También puede significar el deseo de 
que no falte nada en el hogar.



166

CATÁLOGO 38
EKEKO DE BRONCE

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



167

Objeto ID: 10957.
Procedencia: Umala, provincia Aroma, La 
Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (1996).
Materias primas: Metal-plomo.
Técnicas de elaboración: Vaciado.
Dimensiones: Alto: 5 cm; ancho: 5.5 cm; 
profundidad: 2 cm: peso: 95.3 g. 

Descripción:
Pieza antropomorfa de metal que represen-
ta a un hombre con los brazos abiertos, con 
bigote y abdomen abultado. Se observa tam-
bién que lleva puesto un saco y pantalón. Se 
evidencia restos de arcilla adheridos a las in-
cisiones de la parte posterior de la figura.

Función:
El Ekeko es la figura principal en la fiesta 
ritual de la Alasita. Es reconocido como “el 
Dios de la abundancia” y de la reproduc-
ción. Si se lo trata con los rituales corres-
pondientes, como hacer que fume cigarri-
llos, ch’allarlo o sahumarlo, traerá fortuna 
y prosperidad (Oros, 2017; Villanueva, 
2017; Berg, 1985). En este sentido, el mol-
de a lo mejor sirvió para la reproducción 
de varias figuras del Ekeko para esta fiesta 
ritual de la abundancia. 



168

CATÁLOGO 39
VENDEDORA
DE FRUTA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



169

Objeto ID: 16201.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (1994).
Materias primas: Yeso, madera, pintura y 
alambre.
Técnicas de elaboración: Vaciado modela-
do pintado cortado colado.
Dimensiones: Alto: 16 cm; ancho: 20 cm; 
largo: 24 cm; peso: 22.22 g.

Descripción:
Pieza de forma irregular y de estructura 
compuesta por una base rectangular pintada 
y en la cual está sentada una mujer de polle-
ra con sombrero. Esta tiene algunos detalles, 
por ejemplo, la pollera y la manta de tela 
que le cubren el torso. También las joyas en 
la manta, anillos en los dedos y aretes en los 
lóbulos de las orejas. Esta illa oferta diversos 
productos (frutas) en una mesa que está en 
frente suyo, un poco más abajo que el nivel 
de su cabeza y al alcance de sus manos en 
actitud jovial.

Función:
Elemento ritual adquirido en la feria de Ala-
sita, fiesta dedicada a la deidad del Ekeko y 
que se realiza anualmente en La Paz, desde 
1781. Comienza al medio día del 24 de ene-
ro y generalmente dura un mes La figura 
representa a una mujer de pollera puqutera, 
comerciante de frutas instalada en su qhatu 
(“puesto de feria”) que refleja una buena y 
exitosa venta que se traduce en prosperidad 
y crecimiento económico en el negocio.



170

CATÁLOGO 40
VENDEDORA
DE VERDURAS

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



171

Objeto ID: 16203.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (1994).
Materias primas: Yeso, madera, pintura.
Técnicas de elaboración: Vaciado, modela-
do, pintado, cortado y colado.
Dimensiones: Alto: 15 cm; ancho: 19 cm; 
largo: 15 cm; peso: 10.04 g.

Descripción:
Pieza de forma irregular y de estructura 
compuesta por una base rectangular (pin-
tada), la cual está en posición de descanso 
(sentada). Es una figura antropomorfa (mu-
jer de pollera/chola), con un sombrero que 
tiene detalles, pollera y manta de tela que le 
cubre el torso, con joyas en la manta, anillos 
en los dedos y aretes en los lóbulos de las 
orejas. La figura oferta verduras en actitud 
jovial: nabos, zapallos, zanahorias, cebolla, 
tomate, etc., en una mesa que está en frente 
suyo, un poco más abajo que el nivel de su 
cabeza y al alcance de sus manos.

Función:
Elemento ritual adquirido en la feria de 
Alasita. Fiesta dedicada a la deidad del 
Ekeko que se realiza anualmente en La Paz, 
comenzando al medio día del 24 de enero 
(desde 1781). La figura representa a una 
mujer de pollera aljiri, comerciante insta-
lada en su qhatu (puesto de feria), la cual 
refleja una buena y exitosa venta que se tra-
duce en prosperidad y crecimiento econó-
mico en el negocio.



172

CATÁLOGO 41
VENDEDORA DE PAN

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



173

Objeto ID: 16204.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (1994).
Materias primas: Yeso, tela, madera, pintu-
ra, harina (pan), tinta y mimbre.
Técnicas de elaboración: Vaciado, modela-
do, pintado, cortado y colado.
Dimensiones: Alto: 15 cm; ancho: 19 cm; 
largo: 15 cm; peso: 541.224 g.

Descripción:
Pieza de forma irregular y de estructura 
compuesta por una base rectangular pinta-
da, la cual está en posición de descanso (sen-
tada). Es una figura antropomorfa (mujer de 
pollera/chola) sentada bajo una sombrilla de 
tela rosada y de madera (ch’iwiña), con un 
sombrero que tiene detalles. Viste una po-
llera y manta de tela que le cubre el torso 
con joyas en esta, lleva anillos en los dedos y 
aretes en los lóbulos de las orejas. La figura 
oferta panes (marraquetas y sarnitas) sobre 
una tarima. 

Función:
Elemento ritual adquirido en la feria de Ala-
sitas. Fiesta dedicada a la deidad del Ekeko 
que se realiza anualmente en La Paz, comen-
zando al medio día del 24 de enero desde 
1781. La figura representa a una mujer de 
pollera t’ant’a aljiri, vendedora de panes 
instalada en su qhatu (puesto de feria). Re-
presentación que refleja una buena y exitosa 
venta, prosperidad y crecimiento económico 
en el negocio.



174

CATÁLOGO 42
VENDEDORA DE
VERDURAS

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



175

Objeto ID: 16211.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (1996).
Materias primas: Yeso, madera, pintura, 
lámina de acero estañado (hojalata).
Técnicas de elaboración: Vaciado modela-
do pintado cortado colado.
Dimensiones: Alto: 14 cm; ancho: 12 cm; 
largo: 19 cm; peso: 472.78 g.

Descripción:
Pieza de forma irregular y de estructura 
compuesta por una base rectangular pinta-
da en la cual está en posición de descanso 
(sentada) una figura antropomorfa (mujer 
de pollera/chola) con sombrero que tiene 
detalles, pollera y manta de tela que cubre 
el torso con joyas en esta. En los dedos lleva 
anillos y aretes en los lóbulos de las orejas. 
Oferta diversos productos a la venta (papa, 
choclo, cebolla, postres, zapallo, nabo, le-
chuga, tomate, etc.) sobre una mesada que 
está en frente suyo y un poco más abajo que 
el nivel de su cabeza, al alcance de sus manos 
en actitud jovial.

Función:
Elemento ritual adquirido en la feria de Ala-
sitas. Fiesta dedicada a la deidad del Ekeko 
que se realiza anualmente en La Paz, comen-
zando al medio día del 24 de enero desde 
1781. La figura representa a una mujer de 
pollera aljiri, comerciante de verduras insta-
lada en su qhatu (“puesto de feria”), que re-
fleja una buena y exitosa venta, que se tradu-
ce en prosperidad y crecimiento económico 
en el negocio.



176

CATÁLOGO 43
VENDEDORA DE COCA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



177

Objeto ID: 31999.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara/urbano/mestizo. 
Época: Contemporánea (2016).
Materias primas: Madera, papel, cartón, 
hojas de coca, plástico, arcilla, pedrería de 
fantasía, fibras sintéticas (lanilla, poliéster, 
nylon).
Técnicas de elaboración: Mixta.
Dimensiones: Alto: 23 cm; ancho: 19.8 
cm; profundidad: 11.9 cm; peso: 170 g.

Descripción:
Pieza de forma irregular y de estructura 
compuesta. El puesto está ocupado por una 
señora de pollera rosada con un adorno ama-
rillo y una bufanda celeste con iconografía 
de flores. Lleva un sombrero negro con un 
adorno de pedrería de fantasía dorada. Tiene 
un topo de flor, aretes y anillo dorados. A su 
alrededor, en las partes laterales, hay cajas de 
cigarrillos, cajas de alcohol rosas y canastas 
blancas de lejía. Delante tiene cuatro bolsas 
de coca y platos de lejía con formas de cara-
col y una pesa blanca. Detrás de ella hay una 
sombrilla de color celeste y turquesa, y al-
gunas bolsas de color colgadas de sus ramas.

Función:
Ritual, recreativo y ornamental. Elemento 
ritual adquirido en la feria de Alasita, fiesta 
dedicada a la deidad del Ekeko, la cual se 
realiza anualmente en La Paz, comenzando 
al medio día del 24 de enero (desde 1781). 
La figura representa a una mujer de polle-
ra qhathira instalada en su qhatu (“puesto 
de feria”), expendiendo elementos rituales 
como el alcohol, la coca, cigarrillos y lejía. 
Podía representar a las personas que se de-
dican en este rubro y augurar la prosperidad 
económica y éxitos en el negocio.



178

CATÁLOGO 44
ILLA TÍO DE LA MINA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



179

Objeto ID: 27727.
Procedencia: Oruro.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (siglo XX).
Materias primas: Lítico y metal.
Técnicas de elaboración: Esculpido.
Dimensiones: Alto: 30 cm; ancho: 16 cm; 
profundidad: 15 cm; peso: 315 g. 

Descripción:
Pieza antropomorfa esculpida en piedra. 
Sobre una base rectangular se encuentra la 
figura de un hombre sentado sobre unas ro-
cas con el falo erecto, boca abierta y una de 
las mejillas abultada, como mascando coca. 
Presenta un casco en la cabeza y un jarro me-
tálico en el falo.

Función:
El Tío es la deidad de las minas a quien rin-
den culto los mineros, entregando alcohol, 
cigarrillo y hojas de coca cada martes y vier-
nes, antes de iniciar actividades. El Tío es el 
dueño de las vetas y los preciados minerales 
de la mina, quien las muestra y esconde a su 
capricho y voluntad, por lo que los mine-
ros le piden suerte, protección y alguna veta 
del mineral realizando una ofrenda o pago 
durante agosto (lakan phaxsi), cuando la Pa-
chamama está hambrienta. De lo contrario, 
retira el mineral o esconde las vetas, inclu-
so pude cobrar vidas humanas como deuda 
(Fernández, 2000).



180

CATÁLOGO 45
UNTU EN FORMA
DE LLAMITA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



181

Objeto ID: 31421.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Época: Contemporánea. 
Materias primas: Cebo de origen animal.
Técnicas de elaboración: Amasado y en-
vuelto.
Dimensiones: Alto: 10 cm; ancho: 3 cm; 
largo: 8 cm; peso: 0.07 g. 

Descripción:
El cebo está modelado en forma de un ca-
mélido de pie y lleva envuelto en el cuerpo 
lana lila y verde.

Función:
El sebo conocido como untu es el elemen-
to imprescindible en las ofrendas rituales 
o waxt’as para lograr un corazón apacible 
y blando o “llamp’u chuyma”. Según Berg 
(1985) es como un don especial a los seres 
sobrenaturales. En caso de emplearse en las 
ofrendas maléficas, la grasa es atada en lanas 
negras y traspasada con dardos (Berg, 1985). 
En este caso, el sebo en forma de llama es 
parte de una ofrenda benéfica. 



182

CATÁLOGO 46
ILLA MINERO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



183

Objeto ID: 31469.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (2015).
Materias primas: Yeso y pigmentos.
Técnicas de elaboración: Moldeado y pin-
tado.
Dimensiones: Alto: 21 cm; ancho: 14.5 
cm; profundidad: 16 cm; peso: 999 g. 

Descripción:
Pieza de forma irregular y de estructura 
compuesta con imágenes antropomorfas 
que salen de lo que parece una olla o una 
mina. En la boca de esta hay un minero 
que rueda un coche cargado de plata, deco-
rado con algunas piedras semipreciosas; en 
la parte superior de la mina la imagen de 
una virgen rodeada de plata y vivos colores 
rosado y azul de purpurina brillante. En la 
base de la pieza vemos monedas y piedras 
semipreciosas, además de un coche. Toda la 
pieza es dorada.

Función:
Elemento ritual adquirido en la feria de Ala-
sitas, fiesta dedicada a la deidad del Ekeko 
que se realiza anualmente en La Paz, comen-
zando al medio día del 24 de enero desde 
1781. En este caso, es una illa de buena 
suerte que representa o atrae la riqueza y 
fortuna de las minas, que también se puede 
obtener con la fe y bendición de la Virgen 
de Candelaria. 



184

CATÁLOGO 47
ILLA SAPO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



185

Objeto ID: 31470.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (2015).
Materias primas: Yeso y pigmentos.
Técnicas de elaboración: Moldeado y pin-
tado.
Dimensiones: Alto: 15.4 cm; ancho: 22.3 
cm; profundidad: 20.8 cm; peso: 775 g. 

Descripción:
Pieza de forma irregular y de estructura 
compuesta. Pareja de sapos, parados y apo-
yados en lo que parece una urna; en la base 
de esta hay coches, herraduras y wairurus, y 
está decorado con piedras de fantasía. Los 
sapos tienen cascos de mineros en azul y co-
lor champagne de purpurina. De las bocas 
salen delgadas cuerdas plateadas que tienen 
ensartadas monedas del mismo color, mis-
mas que están delante de ellos. Toda la pieza 
es dorada. En la base hay una serie de billetes 
de pesos bolivianos en varios cortes.

Función:
Illa que representa y atrae la riqueza y for-
tuna existente. Los sapos y otros elemen-
tos del amuleto simbolizan la buena suerte, 
abundancia y reproducción de las riquezas. 
Cumplir o hacer realidad estos sueños y 
anhelos dependen de la fe y de la ch’alla a 
mediodía del 24 de enero en la fiesta ritual 
de la Alasita.



186

CATÁLOGO 48
ILLA PARA ANIMALES

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



187

Objeto ID: 32389.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara.
Época: Contemporánea (2017).
Materias primas: Arcilla y lana de oveja.
Técnicas de elaboración: Moldeado.
Dimensiones: Alto: 7.3 cm; diámetro: 12 cm. 

Descripción:
Pieza de forma irregular y de estructura 
compuesta. La base es redonda. En ella se 
encuentra un cúmulo amontonado de re-
presentaciones de piedras, cuatro llamitas de 
la misma arcilla y cuatro ovejas incrustadas 
también en arcilla. El objeto está rodeado de 
lana blanca de oveja y encima lleva pétalos 
de rosas rojas.

Función:
Es una illa que cumple la función ritual de 
reproducción y multiplicación de animales 
como la llama y la oveja. Asimismo, favorece 
la crianza, cuidado y protección de estos ani-
males, de las amenazas y ataques de depreda-
dores y de las enfermedades. La fiesta ritual 
de celebrar a las illas y también a las ispallas 
es de origen ancestral y se la realizaba cada 
21 de diciembre.



188

CATÁLOGO 49
ILLA VACA CON CRÍA

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



189

Objeto ID: 10755.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano. 
Época: Contemporánea (1996).
Materias primas: Yeso y pigmentos al óleo.
Técnicas de elaboración: Moldeado, vacia-
do y policromado.
Dimensiones: Alto: 22 cm; profundidad: 
32 cm; peso: 880 g.

Descripción:
Pieza compuesta por dos figuras zoomorfas, 
una grande y otra pequeña. Representa a 
una vaca con su cría. La vaca está parada y 
tiene el cuerpo crema con manchas negras, 
pezuñas también negras, hocico y ubres de 
color rosado. Lleva puesto una jáquima en la 
cabeza. La cría tiene un cuerpo también cre-
ma con manchas negras, no tiene cuernos. 
Está parada en una base irregular de color 
verde. Ambos tienen acabado brilloso.

Función:
La vaca llegó durante la Colonia, se adaptó 
fácilmente entre las familias del Altiplano, 
simbolizando su tenencia un poder econó-
mico alto. Las vacas lecheras tienen un alto 
precio por la leche y para la elaboración de 
queso, además por la nueva cría. La abun-
dante representación de estas figuras en la 
fiesta ritual de Alasita es sinónimo de re-
producción y prosperidad en la crianza de 
estos animales. 



190

CATÁLOGO 50
ILLA TORO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



191

Objeto ID: 10757.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (1996).
Materias primas: Yeso y pigmentos al óleo.
Técnicas de elaboración: Moldeado, vacia-
do y policromado.
Dimensiones: Alto: 29 cm; ancho: 13 cm; 
profundidad: 34 cm; peso 860 g. 

Descripción:
Pieza zoomorfa, toro de pie y con un par 
de cuernos. Cola pegada a la pata trasera. 
El cuerpo de color crema presenta man-
chas negras, los cuernos en crema tienen las 
puntas grises, las orejas y el hocico están 
pintados en rosado y rojo. Representa un 
toro muy robusto.

Función:
Traído por los españoles durante la Colo-
nia, el toro es parte de los rituales de Ala-
sita, pues es la representación de fuerza y 
trabajo, y tambien de prosperidad y buena 
posición económica. En ese sentido, el toro 
es apreciado por los carniceros (quienes ex-
pendían carne) y los waka mañasus (“com-
pradores de vacunos”) para atraer esa fuerza 
de prosperidad. En el área rural los toros 
son aún más apreciados como yunta (“par 
de toros”) para el trabajo agrícola, por lo 
que adquirirlas y tenerlas son una Illa para 
que se procreen más.



192

CATÁLOGO 51
ILLA TORO

Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.



193

Objeto ID: 10759.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano. 
Época: Contemporánea (1996).
Materias primas: Yeso y pigmentos al óleo.
Técnicas de elaboración: Moldeado, vacia-
do y policromado.
Dimensiones: Alto: 28 cm; ancho: 13 cm; 
profundidad: 34 cm; peso: 980 g.

Descripción:
Pieza zoomorfa, toro de pie con par de cuer-
nos, cola pegada a la pata trasera. El cuerpo 
del toro en negro, el lomo y la cabeza tienen 
un blanco difuminado, los cuernos blancos 
llevan las puntas grises, las orejas y el hocico 
están pintados en rosado. Presenta una no-
toria robustez. 

Función:
Traído por los españoles durante la Colonia, 
el toro es parte de los rituales de Alasita, es 
la representación de fuerza y trabajo, y tam-
bien de prosperidad y buena posición eco-
nómica. En ese sentido, es apreciado por los 
carniceros (quienes expendían carne) y los 
waka mañasus (“compradores de vacunos”) 
para atraer esa fuerza de prosperidad. En el 
área rural los toros son aún más apreciados 
como yunta (“par de toros”) para el trabajo 
agrícola, por lo que adquirirlas y tenerlas son 
una illa para que se procreen más.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

194

CATÁLOGO 52
WAYRURUS EN
MINIATURA



195

Objeto ID: 15575.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (1996).
Materias primas: Algodón y wayrurus.
Técnicas de elaboración: Seleccionado y 
envuelto.
Dimensiones: Diámetro: 4 cm; peso: 4.98 g.

Descripción:
Pieza de forma asimétrica de color blanco 
que envuelve a su vez a pequeñas 71 semillas 
de color negro y rojo.

Función:
Presente en los rituales de Alasita. Son semi-
llas que representan la reproducción y buena 
suerte. Girault (1988) afirma que estas son 
de dos tipos: una enteramente de roja escar-
lata del género Erythrina, conocido por los 
aymaras como kachu wairuru (“femenino”); 
y el otro, roja escarlata con mancha negra 
del género Ormosia, reconocido como orkko 
wairuru (“masculino”); empleado en pares 
en las mesas rituales. En las qullqi wayaqas 
de mujeres, siempre están presentes.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

196

CATÁLOGO 53
ILLA DE LA SUERTE



197

Objeto ID: 15576.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (1996).
Materias primas: Papel, tintes de impre-
sión, bronce, wayruru y plástico.
Técnicas de elaboración: Impreso, cortado, 
vaciado, bañado y embazado. 
Dimensiones: Alto: 3.2 cm; ancho: 8.5 cm; 
peso: 7.18 g.

Descripción:
Pieza de forma rectangular dispuesta ver-
ticalmente, compuesta por un billete de 
Alasita de mil dólares americanos y tres ele-
mentos de cobre bañados en dorado; una de 
forma zoomórfica, de un anfibio (sapo); otra 
a manera de una mano antropomorfa y la 
otra a manera de herradura con incisiones 
en sus bordes y una figura asimétrica en su 
centro. Por último, presenta un wayruru na-
ranja combinado con negro. Todas estas en 
una bolsa plástica transparente.

Función:
Presente y parte en los rituales de Alasita el 
24 de enero. Simbolizan o atraen la buena 
suerte, abundancia de riquezas, prosperidad 
y multiplicación del dinero en dólares. Para 
concretar tales efectos, un yatiri la sahúma 
y la ch’alla con alcohol para llamar toda esa 
energía para el portador, quien debe tener 
toda la fe.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

198

CATÁLOGO 54
TERRENO CON CASA
EN CONSTRUCCIÓN



199

Objeto ID: 31492.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (2015).
Materias primas: Yeso y pigmentos.
Técnicas de elaboración: Moldeado e im-
preso.
Dimensiones: Alto: 3.3 cm; ancho: 16.5 
cm; profundidad: 12.5 cm; peso: 250 g.

Descripción:
Pieza en forma cuadrangular de estructura 
compuesta. Se trata de un terreno amura-
llado con ladrillo y con una casa (habita-
ción) en plena construcción (machones y 
muro de ladrillo). En el amplio patio con 
pasto verde y flores cerca a los muros, se 
observa ladrillos, montón de arena, piedra 
y madera; en la puerta principal hay un co-
che rojo estacionado. 

Función:
Muchas familias que no tienen una casa pro-
pia o viven en alquiler o anticrético, trabajan 
con el sueño y anhelo de conseguir o com-
prarse un terreno y tener casa propia y auto. 
La fiesta ritual de la Alasita es una oportuni-
dad para cumplir y hacer realidad este sueño 
y anhelo de las personas y familias que tie-
nen fe y que creen en esta fiesta ritual.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

200

CATÁLOGO 55
EDIFICIO CON CHALET



201

Objeto ID: 31502.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.
Época: Contemporánea (2015).
Materias primas: Yeso y pigmentos.
Técnicas de elaboración: Moldeado y pin-
tado.
Dimensiones: Alto: 23.5 cm; ancho: 16.4 
cm; profundidad: 13.7 cm; peso: 1.084 g.

Descripción:
Pieza de forma rectangular y de estructura 
compuesta, es un edificio de tres pisos con 
chalet en la parte superior. En la planta baja 
tiene tiendas de negocios y un coche de co-
lor rojo estacionado. El edificio está deco-
rado con vidrios y está pintado en guindo, 
amarillo y verde, al igual que el chalet. 

Función:
El sueño de seguir creciendo y prosperar 
económicamente se manifiestan también en 
la adquisición de estos suntuosos edificios. 
La fiesta ritual de la Alasita es una oportu-
nidad para cumplir y hacer realidad estos 
sueños y anhelos de las personas y familias 
que tienen fe y creen en esta fiesta ritual. El 
bien adquirido es sahumado con incienso y 
copal, y se ch’alla con alcohol, azúcar, canela, 
flores, para que sea una realidad.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

202

CATÁLOGO 56
LOTE DE ILLAS DE LA MARKA 
SANTIAGO DE ANDAMARCA



203

Objeto ID: 33413.
Procedencia: Santiago de Andamarca, Sud 
Carangas, Oruro.
Cultura: Aymara. 
Época: Contemporánea (2022).
Materias primas: Arcilla y lana de colores.
Técnicas de elaboración: Moldeado a 
mano.
Dimensiones: Alto: 9 cm; ancho: 30 cm; 
largo: 45 cm.

Descripción:
Lote de illas para la reproducción y mul-
tiplicación del ganado que comprende 25 
elementos del nacimiento de la Marka San-
tiago de Andamarca. El lote consta de los si-
guientes elementos: nueve llamas, tres toros, 
tres vacas, tres crías de vaca, tres ovejas, tres 
coches y una casa.

Función:
La fiesta ritual de las illas ancestralmente 
se celebraba el 21 de diciembre, tiempo de 
lluvia o jallu pacha que trae fecundidad y 
los primeros frutos de la cosecha (ispallas). 
Este tiempo también era una celebración a 
las illas para la fecundidad, reproducción y 
multiplicación del ganado. En algunas co-
munidades como Andamarca se han mante-
nido vigentes estas prácticas rituales, elabo-
rando representaciones en arcilla.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

204

CATÁLOGO 57
KONOPA



205

Objeto ID: 8675.
Cultura: Inca.
Época: Prehispánica.
Materias primas: Granito.
Técnicas de elaboración: Tallado, esculpido 
y pulido.
Dimensiones: Alto: 14.8 cm; ancho: 7.2 
cm; profundidad: 13.5 cm; peso 18.79 g. 

Descripción:
Esta pieza tiene forma de camélido con una 
cavidad circular en la espalda. Lleva tallada 
un rostro zoomorfo; además, el sector del 
cuello presenta un tallado que va hasta la 
parte inferior y que tiene forma de ojiva in-
vertida. Presenta erosión y un tipo de grasa 
dentro de la cavidad circular.

Función:
Las konopas han sido parte de los rituales 
privados y públicos desde el imperio inca. 
Estas eran como wak’as públicas, pero des-
tinadas a los espacios privados (Arriaga, 
1620). Paredes (1920) menciona que las 
konopas eran dioses tutelares destinados 
a proteger familias. Fernández (2018) ci-
tando a Sillar (2016) afirma que las formas 
animales de las konopas, la elección de su 
materia prima y la yuxtaposición con otros 
materiales y objetos en la preparación de la 
ofrenda son el reflejo de las profundas rela-
ciones formadas entre la gente, los rebaños 
de camélidos y la “tierra animada”.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

206

CATÁLOGO 58
KONOPA



207

Objeto ID: 8677.
Cultura: Quechua.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro, fibra animal, 
pigmento.
Técnicas de elaboración: Tallado, hilado, 
teñido.
Dimensiones: Alto: 8.3 cm; ancho: 15.9 
cm; profundidad 10 cm; peso 1.044 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. La 
pieza presenta forma de camélido con una 
cavidad circular en la espalda; en la base 
tiene talladas una línea vertical y una línea 
horizontal cruzadas. En la parte de la cabe-
za lleva adherida una lana roja. Presenta una 
capa de pátina en toda la superficie.

Función:
Elemento sagrado utilizado en los ritua-
les y practicadas en la intimidad del hogar 
para promover la fertilidad y protección del 
núcleo familiar (Fernández, 2018). Según 
Flores-Ochoa (1976), la hendidura en la 
parte posterior de la konopa, representa una 
qhuch’a o lago. Colocada la grasa animal 
durante el ritual, se convertía en un agente 
de transformación alimentando simbólica-
mente a las montañas para fomentar la sa-
lud y la fertilidad de los rebaños de llamas 
(Sillar, 2016).



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

208

CATÁLOGO 59
KONOPA



209

Objeto ID: 8678.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Alabastro, fibra animal, 
pigmento.
Técnicas de elaboración: Tallado, pulido.
Dimensiones: Alto: 6.5 cm; ancho: 5 cm; 
profundidad: 10.3 cm; peso: 335 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. La 
pieza presenta la forma de un camélido con 
una cavidad circular en la espalda; en la base 
hay talladas una línea vertical y una línea ho-
rizontal cruzadas. En la región de la cabeza 
lleva adherida una lana roja. Tiene una capa 
de pátina en toda la superficie.

Función:
Las konopas han sido parte de los rituales 
privados y públicos desde el imperio Inca. 
Estas eran como wak’as públicas, pero 
destinadas a los espacios privados (Arriaga, 
1620). Paredes (1920) menciona que las 
konopas eran dioses tutelares destinados 
a proteger familias. Fernández (2018) ci-
tando a Sillar (2016) afirma que las formas 
animales de las konopas, la elección de su 
materia prima y la yuxtaposición con otros 
materiales y objetos en la preparación de la 
ofrenda, son el reflejo de las profundas rela-
ciones formadas entre la gente, los rebaños 
de camélidos y la “tierra animada”.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

210

CATÁLOGO 60
KONOPA



211

Objeto ID: 8768.
Procedencia: No identificada.
Cultura: No identificada.
Materias primas: Granito.
Técnicas de elaboración: Tallado, alisado.
Dimensiones: Alto: 12.5 cm; ancho: 14.5 
cm; profundidad: 10.2 cm; peso: 2096 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica antropomor-
fa. La pieza presenta forma de camélido con 
una cavidad en la espalda. Lleva talladas las 
extremidades, la cola, las orejas, el hocico y 
el cuello. Se evidencian melladuras, erosión 
y salinidad.

Función:
La konopa era una illa y al mismo tiempo 
una wak’a portátil que se podía transportar 
al lugar indicado para realizar el ritual, pero 
principalmente estaban destinadas para ri-
tuales en la intimidad del hogar y familiar. 
Girault (1988) afirma que estas se hereda-
ban de padres a hijos, y se atribuía un gran 
poder, el de provocar las lluvias o de asegurar 
una cierta abundancia y, por consecuencia, 
de obtener buenas cosechas.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

212

CATÁLOGO 61
KONOPA



213

Objeto ID: 8773.
Procedencia: Cruce Culta, provincia Ava-
roa, Oruro.
Cultura: Quechua.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Granito.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 24 cm; ancho: 13.7 
cm; profundidad: 25.5 cm; peso: 2.449 g. 

Descripción:
Pieza asimétrica de forma zoomorfa, repre-
sentación de un camélido. La pieza presenta 
los rasgos faciales, las patas, la cola y las par-
tes genitales tallados; su lomo presenta una 
cavidad ovalada y profunda.

Función:
La konopa era una illa y, al mismo tiempo, 
una wak’a portátil que se podía transportar 
al lugar indicado para realizar el ritual. Pero 
principalmente estaban destinadas para ri-
tuales en la intimidad del hogar y familiar. 
Girault (1988) afirma que estas se hereda-
ban de padres a hijos, y se atribuía un gran 
poder, el de provocar las lluvias o de asegurar 
una cierta abundancia y, por consecuencia, 
de obtener buenas cosechas.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

214

CATÁLOGO 62
KONOPA DOBLE



215

Objeto ID: 8774.
Procedencia: Cruce Culta, provincia Ava-
roa, Oruro.
Cultura: Quechua.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Granito.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 15.7 cm; ancho: 21.7 
cm; profundidad: 18.8 cm; peso: 2.210 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica zoomorfa 
compuesta. La pieza tiene forma de dos ca-
mélidos con cavidades en sus espaldas. Am-
bas llamas están unidas por una porción de 
la misma piedra. La llama más grande pre-
senta rasgos de hembra y la llama pequeña 
rasgos de macho.

Función:
La konopa era una illa y, al mismo tiempo, 
una wak’a portátil que se podía transportar 
al lugar indicado para realizar el ritual, pero 
principalmente estaban destinadas para ri-
tuales en la intimidad del hogar y familiar. 
Girault (1988) afirma que estas se hereda-
ban de padres a hijos, y se atribuía un gran 
poder, el de provocar las lluvias o de asegurar 
una cierta abundancia y, por consecuencia, 
de obtener buenas cosechas.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

216

CATÁLOGO 63
KONOPA



217

Objeto ID: 8779.
Procedencia: Cruce Culta, provincia Ava-
roa, Oruro.
Cultura: Quechua.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Granito.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 11 cm; ancho: 7.1 cm; 
profundidad: 12.7 cm; peso: 451 g. 

Descripción:
Pieza asimétrica zoomorfa. Presenta tallado 
en los rasgos faciales y las patas, presenta tam-
bién una cavidad en el lomo de forma oval. 

Función:
La konopa era una illa y, al mismo tiempo, 
una wak’a portátil que se podía transportar 
al lugar donde se precisa realizar el ritual, 
pero principalmente estaban destinadas para 
rituales en la intimidad del hogar y familiar. 
Girault (1988) afirma que estas se hereda-
ban de padres a hijos para proteger el hogar, 
el ganado, las cosechas, por lo que se atri-
buía un gran poder, el de provocar las lluvias 
o de asegurar una cierta abundancia y, por 
consecuencia, de obtener buenas cosechas.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

218

CATÁLOGO 64
KONOPA



219

Objeto ID: 8843.
Procedencia: Cruce Culta, provincia Ava-
roa, Oruro.
Cultura: Quechua.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Granito.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 11.7 cm; ancho: 13.4 
cm; profundidad: 17.5 cm; peso: 2254 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. La 
pieza tiene forma de sapo que lleva una cavi-
dad profunda en la parte inferior. Tiene ta-
lladas las extremidades, los ojos, la boca y los 
genitales. Se evidencian algunas melladuras.

Función:
El sapo es considerado en aymara como 
mama jamp’atu, relacionado con la hume-
dad y la lluvia (Berg, 2005). En este sentido, 
la konopa con formas de sapo eran utilizados 
en las ceremonias rituales relacionados con 
las actividades agrícolas, como afirma Gi-
rault (1988): “Si las lluvias parecen tardarse 
o, si se quiere, tener seguridad de que caerá 
suficientemente en el futuro, se apela a un 
indio que tiene un sapo de piedra”. En com-
pañía de otros, se dirige entonces a un cam-
po recientemente sembrado; todo el mundo 
se pone en el centro donde es depositado el 
sapo, cuya concavidad se presenta por enci-
ma. Con vino rojo y alcohol, cada campesi-
no comienza a hacer una ch’alla alrededor de 
esta figura. A su vez, el propietario vierte un 
poco en la concavidad del sapo y lo vuelve al 
aire. Algunos segundos después verte agua 
sobre su vientre y lo vuelve, dejándolo así al-
gunos minutos a fin de que “ponga sus hue-
vos”. “Finalmente, cada asistente hace una 
última ch’alla y el sapo es recuperado por su 
dueño” (Girault, 1988: 307). 



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

220

CATÁLOGO 65
KONOPA



221

Objeto ID: 8844.
Procedencia: Cruce Culta, provincia Ava-
roa, Oruro.
Cultura: Quechua.
Época: Contemporánea.
Materias primas: Granito.
Técnicas de elaboración: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 11.8 cm; ancho: 14.3 
cm; profundidad: 17.8 cm; peso: 2.388,0 g. 

Descripción:
Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. La 
pieza tiene forma de sapo que lleva una ca-
vidad profunda en la parte inferior. Lleva ta-
lladas las extremidades, los ojos, la boca y los 
genitales. Se evidencian algunas melladuras.

Función:
El sapo, conocido como mama jamp’atu, es 
la representación de la relación tierra-agua 
(Montaño, 1999), por lo tanto, está rela-
cionado con la humedad, el agua, la lluvia, 
fecundidad y la producción agrícola (Berg, 
2005). En este sentido, las konopas con for-
mas de sapo eran utilizados en las ceremo-
nias rituales relacionadas con las actividades 
agrícolas (Girault, 1988). Está asociado en 
especial a ritos que se efectúan después de la 
plantación de las papas, en la época en que 
normalmente las lluvias deben comenzar. “Si 
estas parecen tardarse o, si se quiere, tener 
seguridad de que caerá suficientemente en el 
futuro, se apela a un indio que tiene un sapo 
de piedra” (Girault, 1988: 307). En compa-
ñía de otros, se dirige entonces a un campo 
recientemente sembrado; todo el mundo se 
pone en el centro donde es depositado el 
sapo, cuya concavidad se presenta por en-
cima. Con vino rojo y alcohol, cada campe-
sino comienza a hacer una ch’alla alrededor 
de esta figura. A su vez, el propietario vierte 
un poco en la concavidad del sapo y lo vuel-
ve al aire. Algunos segundos después verte 
agua sobre su vientre y lo vuelve, dejándo-
lo así algunos minutos a fin de que “ponga 
sus huevos. “Finalmente, cada asistente hace 
una última ch’alla y el sapo es recuperado 
por su dueño” (Girault, 1988: 307). 



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

222

CATÁLOGO 66
ILLA YAYA MAMA



223

Objeto ID: 18816.
Procedencia: Quiascape, Carabuco, provin-
cia Camacho, La Paz.
Cultura: Chiripa.
Época: Prehispánica. Período Formativo 
Medio (1300-500 a. C.) en el área circunla-
custre del lago Titicaca.
Materias primas: Roca ígnea (granito).
Técnicas de elaboración: Tallado mediante 
percusión.
Dimensiones: Alto: 13 cm; ancho: 11.7 
cm; profundidad: 10 cm; peso: 2.560 g. 

Descripción:
Pieza de estructura simétrica y de forma cú-
bica con la base angular, decorada en alto 
relieve. La decoración presenta: en la parte 
superior una cruz de cuatro puntas con un 
círculo central; en las partes frontal y pos-
terior unos rostros antropomorfos con ma-
nos que poseen cuatro dedos; en las partes 
laterales se denotan unas figuras zoomorfas 
que probablemente representen a ofidios, ya 
que tienen el cuerpo en zigzag y las colas do-
bladas en círculos. Presenta una franja lineal 
dispuesta horizontalmente y que rodea a 
toda la pieza, además divide la parte decora-
da con la base. La decoración en los laterales 
está desgastada.

Función:
Las esculturas coloquialmente conocidas 
como “piedras del rayo” son estelas portá-
tiles de piedra tallada con motivos ondu-
lados similares a rayos o serpientes, elabo-
radas durante el Período Formativo Medio 
(1300-500 a. C.) en el área circunlacustre 
del lago Titicaca como parte de la tradi-
ción religiosa Yaya Mama vinculada con la 
cultura Chiripa (c. 1500-100 a. C.). En el 
caso de las estelas portátiles más pequeñas, 
su dispersión es más amplia y sus contex-
tos históricos son poco claros debido a que 
muchas fueron re-utilizados y re-significa-
das como w’akas en distintos tipos de cere-
monias domésticas y comunitarias hasta la 
actualidad (Fernández, 2018).



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

224

CATÁLOGO 67
ILLA YAYA MAMA



225

Objeto ID: 18818.
Procedencia: Región de Quiascape, provin-
cia Camacho, La Paz.
Cultura: Chiripa.
Época: Prehispánica (1500-100 a. C.).
Materias primas: Roca granítica.
Técnicas de elaboración: Tallado mediante 
percusión.
Dimensiones: Alto 12.6,0 cm; ancho 12,0 
cm; profundidad 8.8,0 cm; peso; 2.480,0 gr. 

Descripción:
Pieza de estructura simétrica y de forma pa-
ralelepípeda con la base semicóncava, deco-
rada en alto relieve. La decoración presenta 
motivos geométricos: en la parte superior 
tres círculos (probablemente existió uno 
más); rodeando la pieza hay cuatro líneas 
semicurvas unidas entre sí; en las partes 
frontal y posterior posee unos triángulos. 
Presenta una franja lineal dispuesta hori-
zontalmente y que rodea a toda la pieza, 
además divide la parte decorada con la 
base. La decoración se encuentra muy des-
gastada y presenta pequeño faltante.

Función:
Las esculturas, coloquialmente conoci-
das como “piedras del rayo”, son estelas 
portátiles de piedra tallada con motivos 
ondulados similares a rayos o serpientes, 
elaboradas durante el Período Formativo 
Medio (1300-500 a. C.) en el área cirncun-
lacustre del lago Titicaca como parte de la 
tradición religiosa Yaya Mama vinculada 
con la cultura Chiripa (c. 1500-100 a. C.). 
En el caso de las estelas portátiles más pe-
queñas, su dispersión es más amplia y sus 
contextos históricos son poco claros debido 
a que muchas fueron re-utilizados y re-
significadas como w’akas en distintos tipos 
de ceremonias domésticas y comunitarias 
hasta la actualidad (Fernández, 2018).



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

226

CATÁLOGO 68
ILLA YAYA MAMA



227

Objeto ID: 18819.
Procedencia: Región de Quiascape, provin-
cia Camacho, La Paz.
Cultura: Chiripa. 
Época: Prehispánica (1500- 100 a. C.).
Materias primas: Roca.
Técnicas de elaboración: Tallado mediante 
percusión.
Dimensiones: Alto: 12.7,0 cm; ancho: 11.2,0 
cm; espesor: 8.2,0 cm; peso: 2.097,0 g. 

Descripción:
Pieza de estructura simétrica y de forma pa-
ralelepípeda con la base semicóncava deco-
rada en alto relieve. La decoración presen-
ta: en la parte superior una cruz de cuatro 
puntas con un cuadrado central; en las par-
tes frontal y posterior unas figuras geomé-
tricas en espiral cuyas puntas terminan en 
flechas y se encuentran unidas (formando 
un par) por una tercera flecha. En las partes 
laterales se denotan unas figuras geométri-
cas que probablemente representen a rayos 
por las líneas en zigzag y las puntas en lí-
neas angulares. Presenta dos franjas lineales 
dispuestas horizontalmente y que rodean a 
toda la pieza, además divide la parte deco-
rada con la base.

Función:
Las esculturas coloquialmente conocidas 
como “piedras del rayo” son estelas portá-
tiles de piedra tallada con motivos ondu-
lados similares a rayos o serpientes, elabo-
radas durante el Período Formativo Medio 
(1300-500 a. C.) en el área circunlacustre 
del lago Titicaca como parte de la tradi-
ción religiosa Yaya Mama vinculada con 
la cultura Chiripa (c. 1500-100 a. C.). 
En el caso de las estelas portátiles más pe-
queñas, su dispersión es más amplia y sus 
contextos históricos son poco claros debido 
a que muchas fueron re-utilizados y re-
significadas como w’akas en distintos tipos 
de ceremonias domésticas y comunitarias 
hasta la actualidad (Fernández, 2018).



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

228

CATÁLOGO 69
ILLA BOLSA CON MONEDAS



229

Objeto ID: 1459.
Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Urbano paceño / aymara.
Época: Republicano Tardío (1955 aprox.).
Materias primas: Fibra de alpaca y tintes 
naturales y artificiales.
Técnicas de elaboración: Hilo: Torsión en 
S derecha paña. Tejido: En palillo.
Dimensiones: ancho: 28 cm; largo: 21 cm; 
peso: 200 g. 

Descripción:
Pieza de forma irregular que presenta por de-
lante infinidad de monedas bolivianas y pe-
ruanas de la época republicana y una pequeña 
medalla de una virgen. Las monedas cubren 
espacios grandes de su superficie. La pieza 
presenta dos calluchus, los cuales también 
tiene monedas sobre su estructura. La pieza 
presenta siete grupos de diseño con figuras 
geométricas y zoomorfas con cabezas sobre-
dimensionadas. En los costados y parte infe-
rior de la chuspa y calluchus presentan borlas 
polícromas. Además tiene un sujetador.

Función:
Cotidiano, usado por las mujeres para guar-
dar dinero. La función principal de esta 
prenda textil es para qullqi imaña (“guar-
dar dinero”), por lo que recibe el nombre 
de qullqi wayaqa, utilizado principalmente 
por las mujeres de pollera, quienes llevan 
o guardan en su vientre, debajo de la ropa, 
como para que se procree más dinero. Es 
así que en la bolsa también puede conte-
ner wayrurus, considerados como illas de 
reproducción, en este caso para el dinero.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Michelle Ramirez Monje.

230

CATÁLOGO 70
ILLA BOLSA CON MONEDAS



231

Objeto ID: 2881.
Cultura: Quechua.
Época: Contemporáneo.
Materias primas: Fibra sintética con tintes 
artificiales.
Técnicas de elaboración: Tejido a palillo en 
faz de urdimbre.
Dimensiones: Ancho: 27 cm; largo: 34 cm; 
peso: 390 g. 

Descripción:
Llica (“bolsa con monedas”) con forma an-
tropomorfa (mujer de pollera), pampa con 
ch’imi (tornasolado intercalado de hilos para 
formar un solo hilo) de color guindo. La 
parte superior lleva una cara sobretejida. La 
parte delantera presenta sesenta y seis mo-
nedas costuradas con hilo blanco. La parte 
inferior presenta flecadura torselado policro-
mada y sus dos pies con zapatos negros.

Función:
La función principal de esta prenda es para 
qullqi imaña (“guardar dinero”), por lo que 
recibe el nombre de qullqi wayaqa, utilizado 
principalmente por las mujeres de pollera, 
que llevan o guardan en su vientre, debajo 
de la ropa, como para que se procree más 
dinero. Es así que en la bolsa también puede 
contener wayrurus, considerados como illas 
de reproducción, en este caso para el dinero.





233

Bibliografía

AGUILÓ, Federico.
1997. “El problema puquina y el catecismo del P. Jerónimo Ore”. En: XI Reunión Anual de Etnología, 
tomo I. MUSEF. La Paz, Bolivia.

ALBÓ, Xavier.
1988. “La experiencia religiosa aymara”. Disponible en: www.pueblos-originarios.ucb.edu.bo (con-
sultado el 13 de enero de 2024).

ALBORNOZ Cristóbal de.
1984 [1584]. “Instrucción para descubrir todas las guacas del Pirú y sus camayos y haciendas”. En 
Revista Andina, año 2, núm. 1. Centro Bartolomé de las Casas. Cusco, Perú. 

ANÓNIMO.
2014 [1586]. Arte y vocabulario en la lengua general del Perú. Edición interpretada y modernizada de 
Rodolfo Cerrón-Palomino. Pontificia Universidad Católica del Perú. Lima, Perú.

ARGUEDAS, José María.
2006 [1953]. Los ríos profundos. Fundación Editorial el perro y la rana. Caracas, Venezuela.

ARRIAGA, Pablo Joseph de.
2023 [1621]. “Extirpación de la idolatría del Piru”. Extirpación de la idolatría del Perú de Pablo Joseph 
de Arriaga. Julio Calvo Pérez/Enrique Urbano editores. Universidad Ricardo Palma. Lima, Perú. 

ÁVILA, Francisco de.
1648. Tratado de los evangelios que nuestra Madre la Iglesia propone en todo el año desde la primera 
dominica de Adviento, hasta la última Misa de Difuntos, Santos de España, y añadidos en el nuevo rezado. 
Explicase el Evangelio, y se pone un sermón en cada uno en las lenguas Castellana, y general de los indios 
de este Reyno del Perú, y en ellos donde da lugar la materia, se refutan los errores de la Gentilidad de dichos 
indios. s.e. s.l. 

BANDELIER, Adoph.
1914. Las islas de Titicaca y Koati. Sociedad Geográfica de La Paz. La Paz, Bolivia.

BERTONIO, Ludovico.
2011 [1612]. Transcripción del Vocabulario de la lengua aymara. Radio San Gabriel. El Alto, Bolivia.
1993 [1612]. Transcripción del Vocabulario de la lengua aymara. Radio San Gabriel. La Paz, Bolivia. 
1879 [1612]. Vocabulario de la lengua aymara. Julio Platzmann editor. Leipzig, Alemania.

BERENGUER, José.
2000. Tiwanaku. Señores del Lago Sagrado. Museo Chileno de Arte Precolombino. Santiago de 
Chile, Chile. 

BOUYSSE-CASSAGNE, Tèrése.
1987. La identidad aymara. Aproximación histórica (siglo XV, siglo XVI). HISBOL. La Paz, Bolivia.

CALLISAYA, Magdalena.
2021. “Relevancia de los apus o achachilas en la ritualidad aymara”. En: Expresiones. Lenguajes y 
poéticas. MUSEF. La Paz, Bolivia.

CARTER, William y Mauricio MAMANI.
1989. Irpa Chico. Individuo y comunidad en la cultura aymara. Juventud. La Paz, Bolivia.

COX, Victoria.
2002. Guamán Poma de Ayala: entre los conceptos andino y europeo de tiempo. Centro de Estudios 
Regionales Andinos Bartolomé de Las Casas. Cuzco, Perú.

CHALCO, Wilmer.
2022. La fiesta de las Alasitas entre la tradición y modernidad, una mirada desde la prensa paceña (1900-
2018). Tesis de licenciatura. Carrera de Historia, Universidad Mayor de San Andrés. La Paz. Bolivia.



234

CHÁVEZ, Sergio.
2019. “La identificación cultural, temporal y género de una estatuilla lítica de Tiahuanaco”. En: 
Arqueología Boliviana, año 5, núm. 5. Ministerio de Culturas y Turismo. La Paz, Bolivia.

CHUKIWANKA, Inka Waskar.
2019. Eqequ y Alasita. En La Paz, Puno y Oruro. UTA. La Paz, Bolivia. 

DE LUCCA, Manuel.
1983. Diccionario aymara-castellano. Castellano-aymara. CALA. La Paz, Bolivia. 

DEL VALLE, María Eugenia.
2017. Historia de la rebelión de Tupac Catari, 1781-1782. Vicepresidencia del Estado Plurinacional. 
La Paz, Bolivia.

DORIA MEDINA PEÑAFIEL, Katerine Virginia.
2017. Representaciones religiosas, socioculturales y connotaciones de los ritos en torno a la peregrinación de 
hombres y mujeres peruanos al pueblo de Copacabana-Bolivia en el mes de agosto. Tesis de Licenciatura. 
Carrera de Antropología, Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

DUVIOLS, Pierre.
1984. “Albornoz y el espacio ritual andino prehispánico”. En: Revista Andina, año 2, núm. 1. Centro 
Bartolomé de las Casas. Cusco, Perú. 
1977. La destrucción de las religiones andinas (durante la Conquista y la Colonia). UNAM. México 
D.F., México.

ELIADE, Mircea.
1980. El mito del eterno retorno. Alianza-Emecé Editorial. Madrid, España.

ESPEJO, Elvira.
2022. Yanak Uywaña. La crianza mutua de las artes. Claudia Pacheco Araoz y Max Jorge Hinderer 
Cruz editores. La Paz, Bolivia.

ESTERMANN, Josef.
2006. Filosofía andina: sabiduría indígena para un mundo nuevo. ISEAT. La Paz, Bolivia.

FERNÁNDEZ JUÁREZ, Gerardo.
2013. “El ‘Tío’ está sordo: Los mineros bolivianos y el Patrimonio Cultural Inmaterial”. En Revista 
de Antropología Iberoamericana, vol. 8, núm. 3. Disponible en: https://recyt.fecyt.es (consultado el 2 
de enero de 2024).
2002. Aymaras de Bolivia, entre la tradición y el cambio cultural. Ediciones Abya Yala. Quito, Ecuador. 
2000. “El culto al ‘Tío’ en las minas bolivianas”. En: Cuadernos Hispanoamericanos, núm. 597. Agen-
cia Española de Cooperación Internacional. Disponible en: www.cuadernos-hispanoamericanos.com 
(consultado el 10 de marzo de 2024).
1997. Testimonio Kallawaya. Medicina y ritual en los Andes de Bolivia. Ediciones Abya-Yala. Qui-
to, Ecuador.
1995. El banquete aymara. Mesas y yatiris. HISBOL. La Paz, Bolivia.
1994. “El banquete aymara: Aspectos simbólicos de las mesas rituales aymaras”. En: Revista Andina, 
año 12, núm. 1. Centro Bartolomé de las Casas. Cuzco, Perú.
1992. Simbolismo ritual entre los aymaras: mesas y yatiris. Memoria para optar al grado de Doctor. 
Universidad Complutense de Madrid. Madrid, España.

FERNÁNDEZ, Soledad.
2018. Almas de la piedra. La colección de líticos del Museo Nacional de Etnografía y Folklore, según la 
cadena operatoria. MUSEF. La Paz, Bolivia. 

FLORES OCHOA, Jorge.
1974. “Enqa, enqaychu, illa y khuya rumi. Aspectos mágico-religiosos entre pastores”. Disponible en: 
www.persee.fr/doc (consultado el 19 de junio de 2023).

GALINDO TREJO, Jesús.
1994. Arqueoastronomía en la América Antigua. SIRIUS. Madrid, España.



235

GIRAULT, Louis.
1989. Kallawaya. Curanderos itinerantes de los Andes. Investigación sobre prácticas medicinales y mági-
cas. ORSTOM-París. La Paz, Bolivia. 
1988. Rituales en las regiones andinas de Bolivia y Perú. CERES/MUSEF/QUIPUS. La Paz, Bolivia.

GISBERT, Teresa.
2016. Arte, poder e identidad. Gisbert. La Paz, Bolivia.
2008. Iconografía y mitos indígenas en el arte. Gisbert. La Paz, Bolivia.
1999. El paraíso de los pájaros parlantes. Gisbert. La Paz, Bolivia.

GOBIERNO AUTÓNOMO DEPARTAMENTAL DE LA PAZ.
2013. Registro de música y danza autóctona del departamento de La Paz. Gobierno Autónomo Depar-
tamental de La Paz. La Paz, Bolivia.

GONZÁLEZ HOLGUÍN, Diego.
1952 [1608]. Vocavulario de la lengua general de todo el Perú llamada lengua Quichua, o del Inca. Dis-
ponible en: www.runasimipi.org (consultado el 1 de junio de 2023).

GUDEMOS, Mónica.
2005. “Capac, camac, yacana. El capac raymi y la música como emblema de poder”. En: Anales del 
Museo de América, núm.13. Ministerio de Educación, Cultura y Deporte. Madrid, España. 

GUTIÉRREZ CONDORI, Ramiro y Edwin Iván GUTIÉRREZ CONDORI.
2017. Diccionario enciclopédico de música y danzas tradicionales y folklóricas de Bolivia. Historia-Etno-
musicología-Folklore. La Paz, Bolivia.

HUIDOBRO Bellido, José.
1994. “El sacrificio de la llama en la Isla del Sol”. En: La verdadera escritura aymara. CSUTCB. La 
Paz, Bolivia.

ILLATARCO, Galo.
2010. “Alasita. Una interpretación histórica de lo que fue una festividad ritual cíclica dedicada al 
Eqeqo, deidad andina de la producción, reproducción, fecundidad agrícola, ganadera y del bienestar 
humano”. En: Anales de la XXIII Reunión Anual de Etnología, repensando el mestizaje, tomo II: 337-
350. MUSEF. La Paz, Bolivia.

INSTITUTO SUPERIOR ECUMÉNICO ANDINO DE TEOLOGÍA.
2002. Visión del mundo, simbolismo y prácticas andinas. Desafíos para el cristianismo. ISEAT. La Paz, Bolivia.

LAIME, Teófilo.
2018. Puraq simipirwa. Diccionario bilingue quechua-castellano, castellano-quechua. Plural. La Paz, Bolivia.

LAYME, Félix.
2004. Diccionario bilingüe aymara castellano. CEA. La Paz, Bolivia.

LEMA, Verónica.
2013. “Crianza mutua: una gramática de la sociabilidad andina”. Disponible en: www.academia.edu 
(consultado el 26 de abril de 2022).

LIMA TÓRREZ, María del Pilar.
2013. “Entre apus y huacas. Fenomenología del paisaje prehispánico en el Altiplano de La Paz y 
Oruro”. En: Iglesias y fiestas en el Altiplano de La Paz y Oruro. Aproximaciones multidisciplinarias. 
MUSEF. La Paz, Bolivia.

LIRA, Jorge.
1944. Diccionario kkechuwa-español. Universidad Nacional de Tucumán, Instituto de Historia, Lin-
güística y Folklore. Tucumán, Argentina.

LUJÁN LÓPEZ, Francisco.
2002. “Nuestra Señora de Copacabana, una devoción andina patrona de Rubielos Altos (Cuenca). Su 
origen y su difusión”. En: Revista Murciana de Antropología: 193-246.



236

MAMANI, Clemente.
2011. Construcciones territoriales en la pesca del ispi con redes de arrastre en el lago Titicaca (lago menor 
del lado boliviano). Tesis de Licenciatura. Carrera de Antropología, Universidad Mayor de San An-
drés. La Paz, Bolivia.

MANRÍQUEZ, Viviana.
1999. “El término Ylla y su potencial simbólico en el Tawantinsuyu. Una reflexión acerca de la pre-
sencia inca en Caspana (río Loa, desierto de Atacama)”. Disponible en: www.revistas.ucn.cl (consul-
tado el 15 de noviembre de 2023).

MARTÍNEZ, Gabriel.
1987. Una mesa ritual en Sucre. Aproximaciones semióticas al ritual andino. HISBOL/ASUR. La 
Paz, Bolivia.

MIGNONE, Pablo.
2015. “Illas y allicac. La Capacocha del Llullaillaco y los mecanismos de ascenso social de los ‘inkas’ 
de privilegio”. Disponible en: www.scielo.cl (consultado el 5 de febrero de 2024). 

MINISTERIO DE CULTURAS Y TURISMO.
2018a. “Temas iconográficos de la cuenca del Titicaca”. En: Arqueología Boliviana, año 4, núm. 4. 
Ministerio de Culturas y Turismo. La Paz, Bolivia.
2018b. “Convenciones, personajes e historias iconográficas”. En: Arqueología Boliviana, año 5, núm. 
5. Ministerio de Culturas y Turismo. La Paz, Bolivia.

MONAST, Jacques.
1972. Los indios aimaraes: ¿Evangelizados o solamente bautizados? Ediciones Carlos Lohle. Buenos 
Aires, Argentina.

MONEY, Mary.
2004. Oro y plata en los Andes. Colegio de Historiadores de Bolivia. La Paz, Bolivia. 

MONTAÑO ARAGÓN, Mario.
2006. Mama Pacha. Diccionario de mitología aymara. CIMA. La Paz, Bolivia.

OROS, Varinia.
2017. Alasitas. Donde crecen las illas. MUSEF. La Paz, Bolivia.

PAREDES, Manuel Rigoberto.
1963 [1920]. Mitos, supersticiones y supervivencias populares de Bolivia. ISLA. La Paz, Bolivia.

PÄRSSINEN, Martti.
2018. “Collasuyu del Estado Inca”. En: El imperio inka. Izumi Shimada editor. Pontificia Universi-
dad Católica del Perú. Lima, Perú. 

P’AXI, Rufino, Calixto QUISPE, Néstor ESCOBAR y Ramón CONDE.
1988. “Religión aymara y cristianismo”. En: Revista Fe y Pueblo, núm. 13. Centro de Teología Popu-
lar. La Paz, Bolivia.

PEREIRA QUIROGA, Gonzalo.
2016. “Arqueoastronomía en los Andes”. En: Primera Escuela Interamericana de Astronomía Cultural. 
Sixto Giménez Benítez y Cecilia Gómez editores. Universidad Nacional de La Plata. Facultad de 
Ciencias Astronómicas y Geofísicas, Observatorio Astronómico de La Plata. La Plata, Argentina.

POMA DE AYALA, Felipe Guamán.
1992 [1615-1616]. El primer nueva corónica y buen gobierno. Siglo XXI. México D.F., México. 
1936 [1615-1616]. Nueva Corónica y Buen Gobierno. Institut D’Ethnologie. París, Francia. 

PONCE SANJINÉS, Carlos.
1982. Tunupa y Ekako. Estudio arqueológico acerca de las efigies precolombinas de dorso adunco. Juven-
tud. La Paz, Bolivia.



237

PONCE SANJINÉS, Carlos, Johan REINHARD, Max PORTUGAL ORTIZ, Eduardo PAREJA y 
Leocadio TICLLA.

1992. Arqueología subacuática en el Lago Titikaka. La palabra producciones. La Paz, Bolivia.

PORTUGAL, Max.
1998. Escultura prehispánica boliviana. Carrera de Arqueología y Antropología, Universidad Mayor 
de San Andrés. La Paz, Bolivia.
1981. “Expansión del estilo escultórico Pa-ajanu”. En: Revista Arte y Arqueología. Academia Nacional 
de Ciencias de Bolivia. La Paz, Bolivia.
1962. “Talismanes y amuletos de los Kallawayas”. En: Khana, revista municipal de arte y letra, núm. 
36-37: 83-90. Dirección General de Cultura La Paz Bolivia. 
1961. “Los Kallawaya, talladores de amuletos”. En: Archivos Bolivianos de Folklore: Artesanía Popular, 
núm. 1. Oficialía Mayor de Cultura. La Paz, Bolivia.

QUILLA TINTAYA, Guiniol.
s.a. Tradiciones andinas. Gobierno Autónomo Municipal de La Paz. La Paz, Bolivia.

QUISPE, Raúl.
2022. Iconografía de los monolitos Pukara: descripción de sus principales escenas, priorizando la imagen 
serpentiforme. Tesis de Licenciatura. Facultad de Derecho y Ciencias Sociales, Universidad Nacional 
de San Antonio Abad del Cusco. Cusco, Perú. 

RAMOS GAVILÁN, Alonso.
2015 [1621]. Historia del célebre santuario de nuestra señora de Copacabana y sus milagros e invención 
de la cruz de Carabuco. Archivo y Biblioteca Nacionales de Bolivia. Sucre, Bolivia.

RENGIFO, Grimaldo.
1998. “La crianza ritual de las semillas en los Andes”. En: Rituales y semillas en los Andes. PRATEC. 
Lima, Perú. 

REINHARD, Johan.
1992. “Investigaciones arqueológicas subacuáticas en el Lago Titikaka”. En: Arqueología subacuática 
en el lago Titikaka. La palabra producciones. La Paz, Bolivia.

RÖSING, Ina.
1994. “La deuda de ofrenda: Un concepto central de la religión andina”. Disponible en: revista.cbc.
org.pe (consultado el 25 de enero de 2022).

SANTOS, Roberto.
1990. Alasita: Historia y tradición de la ciudad de La Paz, siglos XVIII-XX. Inédito. La Paz, Bolivia. 

SETO, Junko.
2016. “La representación mediante la miniatura en rituales aymaras: en torno a la Alasita”. Disponi-
ble en: www.scielo.org.bo (consultado el 20 de mayo de 2022).
2012. Un estudio antropológico de las fiestas aymaras con relación al ciclo agrícola, la sociedad comunal y 
la ecología del Altiplano boliviano, tomo 1 y 2. Tesis Doctoral. Instituto de Iberoamérica, Universidad 
de Salamanca. Madrid, España. 

SIGL, Eveline y David MENDOZA.
2012. No se baila así nomás… Danzas de Bolivia, tomo I y II. s.e. La Paz, Bolivia.

SILLAR, Bill.
2016. “Miniatures and Animism: The Communicative Role of Inka Carved Stone Conopa”. En: 
Journal of Anthropological Research, núm. 72, vol. 4: 442-464.

SORIA LENS, Luis.
1955. “El calendario aymara”. En: Khana, vol. 5, núm. 9-10. Dirección General de Cultura. Alcaldía 
de La Paz. La Paz, Bolivia.



238

SPEDDING, Alison
2004. Gracias a Dios y a los achachilas. Ensayos de sociología de la religión en los Andes. PLURAL/
ISEAT. La Paz, Bolivia.

SZABÓ, Henriette.
2008. Diccionario de la Antropología Boliviana. Aguaragüe. Santa Cruz de la Sierra, Bolivia.

SZEMINSKI, Jan y Mariusz ZIOŁKOWSKI.
2018. Mitos, rituales y política de los incas. El Lector. Arequipa, Perú. 

TEDESQUI, Vida.
2018. Artesanos de sueños. Alasita. Patrimonio de la humanidad. Gobierno Autónomo Municipal de 
La Paz. La Paz, Bolivia.

TRIGO, David. 
2019. La Illa precolombina de Pasuja Pampa (Puerto Acosta): ‘TAPILA AWICHA’ un culto desde 
el 800 a. C. hasta el presente. En: Arqueología Boliviana, año 5, núm. 5. Ministerio de Culturas y 
Turismo. La Paz, Bolivia.

UTURUNCO, Ireneo, Valeriana MENDOZA, Faustino TICONA, Agustín MENDOZA, Juan MA-
MANI y Freddy MENDOZA.

2022. Wat’a markan yapu uywañ ajayupa. Crianza Mutua de la agricultura en la Isla del Sol. MUSEF. 
La Paz, Bolivia.

VAN KESSEL, Jan.
1990. Tecnología aymara. Un enfoque cultural. HISBOL. La Paz, Bolivia.
1992. “La organización tempo-espacial del trabajo entre los aymaras de Tarapacá: la perspectiva mito-
lógica”. En: Etnicidad, economía y simbolismo en los Andes. II Congreso Internacional de Etnohistoria. 
HISBOL/IFEA/ASUR. Coroico, Bolivia.

VAN DEN BERG, Hans.
2015. “Introducción a la obra Historia del célebre santuario de nuestra señora de Copacabana y sus milagros 
e invención de la cruz de Carabuco”. Historia del célebre santuario de nuestra señora de Copacabana y sus 
milagros e invención de la cruz de Carabuco. Archivo y Biblioteca Nacionales de Bolivia. Sucre, Bolivia.
2005. La tierra no da así nomás. UCB. La Paz, Bolivia.
1985. Diccionario religioso aymara. CETA/IDEA. Iquitos, Perú. 

VILLANUEVA, Juan. 
2017. “Ekekos y Maneki Nekos. Las alasitas se globalizan”. En: Alasitas, donde crecen las illas. MUSEF, 
La Paz.

ZIOŁKOWSKI, Mariusz.
1997. La guerra de los wawqis. Los objetivos y los mecanismos de la rivalidad de la élite Inka, siglos XV-
XVI. Editorial Abya-Yala. Quito, Ecuador.
1994. “Punchao, Wanakawri y la Virgen de la Candelaria o de los dilemas de los incas de Copacaba-
na”. En: Tiempo y astronomía en el encuentro de los dos mundos. Memorias del Simposio Internacional 
celebrado del 27 de abril al 2 de mayo de 1992 en Frombork (Polonia). Universidad de Varsovia, 
Centro de Estudios Latinoamericanos. Varsovia, Polonia.

Entrevistas

Fermín Fernández, agricultor (entrevista realizada el 18 de septiembre de 2023 en el Calvario de 
Colquencha).

Sixto Icuña, investigador (entrevista realizada el 19 de agosto de 2023 en instalaciones del MUSEF).

Pedro Paye y Walter Paco, guías espirituales (entrevista realizada el 5 de agosto de 2023 en el Calvario 
de Copacabana).




	_heading=h.2et92p0
	_Hlk160440818
	_Hlk160532337
	_Hlk160526542
	_Hlk160553880
	_Hlk160548243
	_Hlk160003489
	_Hlk161303153
	_GoBack
	_Hlk161412711
	_Hlk161411140
	_Hlk161420980
	_Hlk163470865
	_GoBack
	_GoBack

