e
ILLANAKAN,
ISPALLANAKAN AJAYUPA

ILLAS E ISPALLAS, SERES PROTECTORES
Y PROVEEDORES DE ABUNDANCIA

Museo Nacional de Etnografia y Folklore

La Paz, Bolivia









HERENCIAS
CULTURALES

€3

o

ILLANAKAN,
ISPALLANAKAN AJAYUPA

ILLAS E ISPALLAS, SERES PROTECTORES
Y PROVEEDORES DE ABUNDANCIA

Museo Nacional de Etnografia y Folklore
Fundacién Cultural del Banco Central de Bolivia

La Paz, Bolivia. 2024



Uturunco Mendoza, Ireneo Eloy; Acarapi Cahuana, Aida; Alarcon Romero, Byron Silvester; Callizaya Limachi, Luis Isaac.
Museo Nacional de Etnografia y Folklore (editor).

ILLANAKAN, ISPALLANAKAN AJAYUPA. ILLAS E ISPALLAS, SERES PROTECTORES Y PROVEEDORES DE
ABUNDANCIA. La Paz: MUSEE 2024.

238 paginas.

D. L.: 4-1-96-2024 PO. (Versién digital)

D. L.: 4-1-95-2024 PO. (Versién impresa)
ISBN: 978-9917-607-25-0 (Versién digital)
ISBN: 978-9917-607-24-3 (Versién impresa)
SENAPI Res. Adm.: 1-1287/2024
CDD:133.44

ILLA / AMULETOS / ISPALLA / CELEBRACION ILLAS / CELEBRACION ISPALLAS / COLQUENCHA-LA PAZ /
COPACABANA-LA PAZ / EXTIRPACION DE IDOLATRIAS / HISTORIA / ARQUEOLOGIA / ETNOGRAFIA /
CEREMONIAS RITUALES /

ILLANAKAN, ISPALLANAKAN AJAYUPA. ILLAS E ISPALLAS,
SERES PROTECTORES Y PROVEEDORES DE ABUNDANCIA

BANCO CENTRAL DE BOLIVIA

Roger Edwin Rojas Ulo: Presidente a.i.

Diego Alejandro Pérez Cueto Eulert: Director a.i.
Gabriel Herbas Camacho: Director a.i.
Gumercindo Héctor Pino Guzman: Director a.i.
Oscar Ferrufino Morro: Director a.i.

FUNDACION CULTURAL DEL BANCO CENTRAL DE BOLIVIA
Luis Oporto Ordonez: Presidente del Consejo de Administracién
Susana Bejarano Auad: Vicepresidenta del Consejo de Administracién
Guido Pablo Arze Mantilla: Consejero

Jhonny Quino Choque: Consejero

Roberto Aguilar Quisbert: Consejero

Manuel Monrroy Chazarreta: Consejero

Derecho editorial: © Musef Editores La Paz: Calle Ingavi 916, teléfonos: (591-2) 2408640,
Fax: (591-2) 2406642, Casilla Postal 5817, www.musef.org.bo, musef@musef.org.bo
Sucre: Calle Espana 74, teléfono y fax: (591-4) 6455293

© MUSEF Editores

Directora del MUSEF: Elvira Espejo Ayca

Autores: Ireneo Eloy Uturunco Mendoza, Aida Acarapi Cahuana, Byron Silvester Alarcén Romero y Luis Isaac Callizaya Limachi
Coordinacién General: Salvador Arano Romero

Fotografias: Coleccion del MUSEEF, con las excepciones anotadas.

Fotdgrafos: Michelle Ramirez Monje, Luis Bolivar, Juan Manuel Rada, Isaac Callizaya, Ireneo Uturunco, Sixto Icufia, Aida Acarapi, Edwin
Usquiano, Byron Alarcon.

Disefio grifico y diagramacién: Tania Prado

Edicién y correccién de estilo: Wilmer Urrelo

Revisién de contenido: Salvador Arano Romero

Agradecimientos: Embajada de Suiza en Bolivia

Impresién: Editorial Quatro Hermanos — (+591) 2-2280599 / 71974395

D. L.: 4-1-96-2024 P.O. (Versién digital)

D. L.: 4-1-95-2024 P.O. (Versién impresa)
ISBN: 978-9917-607-25-0 (Version digital)
ISBN: 978-9917-607-24-3 (Versién impresa)
SENAPI Res. Adm.: 1-1287/2024
CDD:133.44

Es una publicacién del Museo Nacional de Etnografia y Folklore (MUSEF), auspiciada por la Embajada de Suiza en Bolivia.

Esta obra estd protegida bajo la ley 1322 de Derechos de Autor y estd prohibida su reproduccién bajo cualquier medio, sea digital, analdgico,
magnético u 6ptico, de cualquiera de sus pdginas sin permiso de los titulares.

El contenido de los textos es responsabilidad de los autores.

Primera edicién: Abril de 2024

La Paz, Bolivia



CONTENIDO

AGRADECIMIENTOS
PROLOGO

L. INVESTIGACION
Introduccién
Definicién y diversidad de las illas e ispallas
Las illas
Las ispallas
El andar de las illas e ispallas. En torno a la supervivencia/resistencia en
el Periodo Prehispdnico, Colonial y Republicano
Vigencia, espacialidad y temporalidad de illas e ispallas
Illas e ispallas en ceremonias rituales para la crianza de alimentos
Octava sata en Colquencha
Utawi en Marquirivi
Candelaria en Colquencha
Illas e ispallas en ceremonias rituales para la crianza de animales:
nacimiento saza en Colquencha
[llas e ispallas en la Alasita
Alasita en Copacabana
Alasita en Colquencha
Alasita en La Paz

Conclusién
II. CATALOGO DE BIENES CULTURALES

Bibliografia

11
13
16
16
27

31
60
60
60
71
74

76
80
80
81
83
87

91

233






AGRADECIMIENTOS

Para escribir este catdlogo se contd con el apoyo y la participacién de muchos actores. En
primer lugar, en el marco institucional, con la Fundacién Cultural del Banco Central de Bo-
livia (FC-BCB) al mando de su presidente, Luis Oporto Ordofiez y de los consejeros, quienes
brindaron su apoyo para la aprobacién del presupuesto para llevar adelante la exposicién
sobre las illas e ispallas en el Museo Nacional de Etnografia y Folklore (MUSEF). Nuestro

agradecimiento, entonces, a la FC-BCB.

De igual manera, se tuvo el permanente apoyo de la directora del MUSEE, Elvira Es-
pejo Ayca, asi como del personal de la institucién, en particular a los colegas de la Unidad
de Museo, Patricia Alvarez, Edwin Usquiano e Isaac Callizaya y del Jefe de Unidad, José Luis
Paz. También la participacién del jefe de la Unidad de Investigacién, Salvador Arano, y de
Tania Prado y Wilmer Urrelo, disefiadora y editor, respectivamente. Finalmente, un especial
agradecimiento a Ménica Ventura, jefa de la Unidad de Administracién del MUSEE, por la
viabilizacién del presupuesto para la compra de materiales para el trabajo de réplica de illas e
ispallas. A todos ellos nuestra mayor gratitud.

Queremos hacer una mencién especial a la Carrera de Artes Pldsticas de la Universi-
dad Publica de El Alto (UPEA) porque, a partir de la predisposicién de sus autoridades para
aplicar la modalidad de titulacién via Trabajo Dirigido, pudimos contar con la participacién
de los universitarios Franz Chura Condori y Luis Grover Marin Laura, especificamente en el
trabajo de elaboracién de réplicas de algunas illas que se encuentran custodiadas en el Museo
Nacional de Arqueologia (MUNARQ).

En este sentido, agradecer al MUNARQ), a la cabeza de su responsable, Elizabeth Arra-
tia, y del técnico Rubén Mamani. En este Museo tuvimos la oportunidad de realizar un tra-
bajo de medicién de los Bienes Culturales arqueoldgicos caracterizados, desde nuestro punto
de vista, como illas. Por ejemplo, las piedras del rayo, la i/la repatriada por Bolivia en 2014,
entre otros bienes-representaciones en miniatura, que poseen la particularidad de ser seres
arquetipicos para la provision de diferentes tipos de necesidades humanas, sea la reproduccién
del ganado, la abundancia alimentaria o la canalizacién de fuerzas de la naturaleza, entre otras.
La finalidad de la medicién de Bienes Culturales arqueoldgicos es la elaboracion de réplicas
(obviamente tomando en cuenta las consideraciones de la norma en este sentido), mismas que
serdn expuestas en la muestra referida a las illas e ispallas.

Queremos reconocer a nuestras comunidades ayllus originarios, quienes son los herede-
ros de las grandes civilizaciones que forjaron los Andes. En especial a Colquencha, Marquirivi,
ambos ubicados en el municipio de Colquencha. También va nuestro agradecimiento a Copa-
cabana, Chingani Alto, situados en el municipio Santiago de Huata, y Ch’allapampa, en la Isla
del Sol. En cada uno de estos lugares pudimos apreciar tradiciones y costumbres de vinculacién
a las illas e ispallas y su gran vigencia en la vida cotidiana y ritual. En las ciudades de La Paz y
El Alto, en la celebracién de la festividad de la Alasita, también pudimos apreciar el vigor del
culto a las illas e ispallas, pricticas que nos permiten comprender la vigencia de una estructura
de experiencias y pensamientos en torno a los rituales andinos que se remontan hasta el periodo
precolonial y perviven en nuestro horizonte temporal de manera contundente.



De esta manera, queremos agradecer a las autoridades originarias de Colquencha, al
mallku Justino Roque y a toda su mesa directiva, quienes nos brindaron informacién sobre
las distintas pricticas en torno a las illas e ispallas. Asimismo, queremos reconocer el apoyo
del alcalde municipal de Colquencha, Mario Pacheco y de todo su Concejo, en especial a la
concejal Virginia Yujra, quien nos orient6 en nuestro trabajo de las celebraciones rituales en
Colquencha y Marquirivi.

En Copacabana queremos agradecer el apoyo de los maestros yatiri Pedro Paye y Walter
Paco, quienes son dirigentes de una asociacién de guias espirituales que trabajan en alrede-
dores de la wak'a Calvario de Copacabana. Nos brindaron informacién muy valiosa sobre los
motivos de la celebracién de la Alasita en el Calvario. En este municipio queremos agradecer
también a los comunarios de Ch’allapampa, en la Isla del Sol, quienes en 2022 y 2023 nos
permitieron registrar una serie de rituales en torno a la crianza mutua de los alimentos, en el
cual es fundamental el accionar de las jagi ispalla (ninas, nifios, ancianas) y las chuqi ispalla.

En Santiago de Huata queremos agradecer a los comunarios de Chingani Alto, quienes
se organizaron para celebrar la festividad de la //lapacha, evento organizado por el Sistema de
Radio y Televisién Popular (RTP) el 21 de diciembre de 2023. En esa oportunidad pudimos
observar una gran devocién en torno a las esculturas de estilo Yaya Mama o Pi Ajanu, consi-
deradas illas por los visitantes.

Esperemos que el apoyo y la participacién de todos los actores mencionados se vea
reflejado en el presente trabajo, el cual pretende visualizar la resistencia/pervivencia de las ce-
lebraciones a las illas e ispallas en distintos contextos andinos, urbanos y rurales, y en distintas
épocas del ciclo anual.



) PROLOGO
MAS QUE SUERTE, UN DIARIO
VIVIR CON NUESTROS ANCESTROS

Salvador Arano Romero!

La conexién con el entorno ha sido parte de nosotros desde hace varios milenios, y todas las
culturas que habitaron nuestros territorios en el pasado lograron entablar relaciones estrechas
y de dependencia con los agentes del universo. En esta interaccién nacieron seres superiores,
quienes ayudaban, gratificaban o castigaban al mundo, todo dependiendo de las actitudes y
acciones que los habitantes de la tierra tenfan.

En el drea andina estos seres superiores fueron diversos, por ejemplo Viracocha, el creador
de todo el universo; Pachamama, la dadora de vida y madre de todos; Inti, el sol protector y
guerrero; Tunupa, el rayo que castiga; o las Ispallas, seres tutelares de las plantas. Asi, la lista se
va incrementando, y cambiando, de acuerdo a la escala temporal y las regiones, formando un
gran conjunto de seres que guian el camino de aquellos que vivimos en el akapacha o kaypacha.

Pero la conexidén con estos seres generalmente tienen intermediarios, quienes nos co-
munican o transportan hacia ellos. Estos pueden ser personas como los yatiris, lugares como
las apachetas u objetos como las illas. Ellos permiten que podamos comunicarnos con los
entes superiores mediante ch’allas, ofrendas, suplicas o sacrificios.

Sin embargo, todo este planteamiento no puede ser entendido desde una posicién aca-
démica occidental, y nos debemos adentrar en el gran mundo de ontologias locales que po-
seen sus particularidades. Asi, el trabajo con comunidades y pueblos indigenas es neurdlgico
para comprender de mejor forma las relaciones que se tiene con todo aquello que nos rodea.

De esta forma, desde el MUSEEF se ha tratado de generar un aparato tedrico que vaya
acorde con lo mencionado anteriormente, donde primen tanto conocimientos locales como
aquellos planteados por la academia, en un didlogo permanente que no confronte, al contra-
rio, que abra el debate y que enriquezca las interpretaciones.

En este sentido, el MUSEF se complace en presentar el catdlogo Illanakan, ispallanakan
ajayupa. [llas e ispallas, seres protectores y proveedores de abundancia, en el cual, a partir de un
trabajo interdisciplinario, Ireneo Uturunco, Aida Acarapi y Byron Alarcén, nos muestran la
importancia de las illas e ispallas en los contextos rituales, ceremoniales y cotidianos del drea
andina. A su vez, los autores hacen un recorrido cronolégico de estos seres, desde periodos
prehispdnicos hasta las actuales fiestas, principalmente la Alasita.

El libro se divide en dos partes. En la primera se realiza una investigacién pormenori-
zada dividida en tres secciones. La seccién inicial contempla las definiciones de illa e ispalla,
recurriendo para ello a fuentes etnohistéricas, antropoldgicas y locales, donde salen a la luz
datos novedosos que permiten entender a estos seres desde otras perspectivas. Asi, las illas
podrian ser cosas antiguas, piedras bezoares, joyas, esculturas pequenas con variadas formas
o miniaturas que representan un sinfin de cosas. Por otro lado, las ispallas son consideradas

1 Jefe de la Unidad de Investigacién del MUSEE.



10

seres protectores y tutelares de las plantas, a quienes ayudan para que pueda multiplicarse y
otorgarles los cuidados necesarios.

La segunda seccién se enfoca en rastrear el recorrido cronolégico del uso de las illas e
ispallas 0, como los autores mencionan, su andar. Este camino pareciera comenzar en Chiripa,
alla por el Periodo Formativo (1500 a. C.) con la denominada tradicién Yaya Mama o Pi
Ajanu, una serie de esculturas y objetos liticos relacionados con el rayo, las cuales pudieron
ser transportables para la efectivizacién de los rituales. Se sigue con Tiwanaku, relacionan-
do al rayo con las famosas estelas jorobadas y, por ende, con Tunupa. Esta idea habria sido
transmitida para los periodos posteriores (Intermedio Tardio e Inka), donde esta deidad era
representada en soportes de alto valor como el Spondylus. Ya durante la Conquista espanola,
los registros sobre estos objetos se relacionan sobre todo con las idolatrias —desde una mirada
despectiva—, que efectuaban los pobladores locales. Para la Republica, estos seres formaron
parte de diversas investigaciones, principalmente en la regién Kallawaya, donde esa herencia,
legada hace cientos de afios, sigue vigente.

La tltima seccién, justamente, nos acerca a esa vigencia del conocimiento y practicas en
torno a las illas e ispallas, aunque en este caso solventado por un trabajo de campo realizado
en diferentes comunidades en los alrededores del lago Titicaca. En este aporte etnogrifico se
recopilan diferentes ceremonias ligadas, principalmente, a la crianza de alimentos. Pero, como
tema inseparable de lo que son las illas, los autores presentan la interaccién de estos seres con
la fiesta de la Alasita y sus contrastes entre las dreas rurales y urbanas.

El libro culmina con la segunda parte, elaborada por Isaac Callizaya, que expone aque-
llos bienes culturales relacionados con las illas e ispallas. En total son 70 objetos que nos
muestran la diversidad de materiales, formas y significados que las poblaciones locales usaron
y usan para estar en contacto con los seres superiores. Estos vienen acompafiados con datos
formales de los bienes y una breve descripcién de su contexto sociocultural.

Este trabajo nos muestra diferentes formas de romper con los dualismos, donde se refle-
ja un trabajo interdisciplinario en el que se conjugan los conocimientos locales, ademds de ver
a estos objetos no como “idolatrias”, sino mds bien como mundos que nos conectan con otros
mundos. Por ello, felicitar a los autores por el trabajo realizado, pero sobre todo por abrirse a
otras formas de pensamiento.

Todo este aporte al conocimiento no hubiera sido posible sin las gestiones de los re-
cursos por parte de la Dra. Edita Vokral, embajadora de Suiza en Bolivia, para que el libro
llegue en su version impresa. Este apoyo de la Embajada de Suiza en Bolivia se vio reflejado
anteriormente con otras publicaciones del MUSEEF, las cuales ahora pueden tener un mayor
alcance. La Confederacién Suiza tiene un fuerte compromiso con la conservacién y revalori-
zacién del patrimonio cultural, lo que implica también un apoyo en la devolucién de bienes
culturales. En el caso de Bolivia, recordemos que en 2014 se tuvo un respaldo importante para
la repatriacién de la denominada Illa del Ekeko, que se encontraba en el Museo de Historia
de Berna (Suiza). Esta historia de lazos y cooperacidn se ve reflejada en las diversas actividades
que realiza el MUSEF con nuestro pais hermano de Suiza.

Este catdlogo no hubiera sido posible sin la confianza de Elvira Espejo, directora del
MUSEE en la realizacién de este tipo de investigaciones, apoyando constantemente a que
todo el equipo que encabeza pueda expandir sus fronteras fisicas y mentales. Por dltimo, hacer
llegar el agradecimiento a todas las personas que pusieron su esfuerzo en la elaboracién final
de este libro.



I. INVESTIGACION

Ireneo Eloy Uturunco Mendoza
Aida Acarapi Cahuana
Byron Silvester Alarcon Romero







13

Introduccion

La temdtica de investigacion ligada a la comprensién de illas e ispallas y su preponderancia
en la vida cotidiana y ritual de las culturas andinas, desde el Periodo Prehispdnico, estd
vinculado a una serie de Bienes Culturales que posee el Museo Nacional de Etnografia
y Folklore (MUSEF) y que, precisamente, tienen la cualidad de ser representaciones en
miniatura, portadores de energia, y cuya finalidad es lograr la fertilidad, reproduccién,
abundancia y multiplicacién, entre otros. Estdn considerados como “arquetipos generado-
res”. Para este cometido, se realiz una revisién bibliografica que presenta un “estado del
tema’, tratando de indicar los elementos puntuales trabajados por los investigadores, ya
sean contemporaneos o cronistas del Periodo Colonial; ademds, con base en estos tltimos,
dar cuenta de la vigencia/resistencia de las pricticas rituales en torno a las illas e ispallas
desde mucho antes de la invasién espanola en 1532.

Para poder llevar adelante la investigacién, indudablemente se desarrolla una serie de
probleméticas que, en el caso nuestro, tienen que ver con cuestiones vinculadas a la vigencia,
a partir de las précticas, que aun hoy se realizan en torno a illas e ispallas. En este sentido,
preguntas como, “;qué es una #a?”, “;qué es una ispalla?”, son interrogantes fundamentales;
ademds, “;qué tipos y variedades de illas e ispallas existen?”, “;cudles son las materialidades
de las illas e ispallas?” y también: “;cé6mo se generan las illas?”, “;cudl es la finalidad del uso
de illas e ispallas?, “;quién o quiénes consagran el poder generador o protector de una illa e
ispalla?”. Estas son algunas de las preguntas que, si bien no tienen una respuesta definitiva,
con este catdlogo se pretende orientar en la temdtica de esta manifestacion cultural que tras-
ciende al tiempo.

El presente catdlogo contiene dos partes complementarias. La primera es la investi-
gacion, la cual se concentra en describir y analizar la pervivencia de las illas e ispallas, cuya
actuacion en la vida cotidiana estd adn vigente, ya sea en la agricultura, los rituales advocativos
a las divinidades andinas, la obtencién de riqueza, fortuna, buena suerte o salud, asi como
para el abastecimiento alimentario, la provisién de bienes y reproduccién del ganado, entre
otros. Desde las variedades de illas e ispallas, la investigacién desarrolla un estudio histérico
del registro de cronistas coloniales y viajeros del siglo XIX, pero también su actualidad, prin-
cipalmente, en las comunidades de Colquencha y Marquirivi, ademds Copacabana y Santiago
de Huata en tres periodos especificos: 1) en lupi pacha o thaya pacha (de mayo a septiembre);
2) en lapaka pacha (de septiembre a noviembre) y 3) en el jallu pacha (de diciembre a abril).
En estas comunidades y otras del drea andina, las illas e ispallas se utilizan para diferentes ne-
cesidades, como la provisién de bienes y alimentos, la reproduccién del ganado y el cuidado
de la salud, entre otros.

A partir de esta situacién se aborda la presencia de las illas e ispallas en distintos con-
textos, por ejemplo, en las mesas rituales (pagos a la Pachamama, a las apachetas, a las wak’as,
apus, achachilas, etc.), en las ceremonias rituales agricolas, ganaderas y mineras o en la
festividad de la Alasita; su uso es determinante para poder entender las certidumbres que las
personas buscan recurriendo a las fuerzas de illas e ispallas.



ol

>
s




Fotografia 1: Estela de estilo yaya mama
en la comunidad Chingani Alto.
Fuente: Ireneo Uturunco.



16

La segunda parte corresponde a la catalogacién y descripcién de los Bienes Cultura-
les referidos a illas e ispallas, y que estdn bajo custodia del MUSEE. En esta clasificacién se
contemplan varios campos de informacién para que los Bienes Culturales se conviertan en
insumos para los investigadores y el pablico que esté interesado en acceder a ellos. Algunos de
los campos que se pueden encontrar son el nombre del bien cultural, su cédigo, la época, la
procedencia, la cultura a la que pertenecen, las materias primas para su elaboracién, las técni-
cas de elaboracién, dimensiones, descripcién y funcién de illas e ispallas.

Definicion y diversidad de las illas e ispallas
Las illas

Para la definicién de todo concepto inevitablemente se parte de la precisién etimoldgica. Sin
embargo, en relacién con el sustantivo illa, esta carece de una etimologia clara. Distintos in-
vestigadores (Layme, 2004; Laime, 2018) se limitan a vincular el término #//2 con un amuleto
o talismdn poseedor de alguna virtud de abundancia, de magia y algo sobrenatural. En contra
de estas afirmaciones, Soledad Ferndndez (2018) menciona que, actualmente, “se acepta que
el término #/la ha estado erréneamente asociado a los conceptos de talismédn o de amuleto y
que su naturaleza es mucho mds profunda y compleja y no puede ser reducida a funciones tan
simples” (Ferndndez, 2018: 358). Evidentemente, relacionar illas con amuletos o talismanes
expone un anacronismo conceptual y una descontextualizacién de sentidos de los términos
aymaras y quechuas.

De acuerdo con Federico Aguil6 (1997), histéricamente la construccién del sentido y
significado de i//a estaria vinculada a la lengua pukina y subsistird relacionada con lo lumino-
50, la luz y el fuego. Con estos significados habria pasado a las lenguas aymara y quechua. En
tal sentido, su definicién abarcaria varios elementos:

Illa, illi, illn = Pensamiento. Iluminacién de la mente. Hay una clara referencia a la luz y el fue-
go, a lo que brilla. Lo que estd dentro. Algo vacio. Las ‘illas’ son las piedras bezoar, que se sacan
del higado de las llamas y sirven para hechizos y encantamientos de los yatiris [...] Illapa (rayo,
reldmpago). Illimani, Illampu (Bol.) Illiniza (Ecuador), nevados andinos son de raiz claramente

puquina (Aguilé, 1997: 262).

En este mismo sentido, Aguilé menciona que, en la lengua aymara, los topénimos en illa
e illi, desplegarian variados significados, como “brillo”, “luz”, “claridad”. Henriette Szabé
(2008), citando a Aguil6 (1997), menciona que el término 7//a seria de origen puquina y sig-
nificaria “estrella, luz que parpadea”, también, “pena tocada por el rayo o moneda preciosa”.
La autora menciona también el uso del término en el norte andino boliviano, es decir, en la
zona kallawaya, en donde “designa a ciertas especies de ‘plantas’, a veces silvestres, que son
consideradas cuidadoras de las especies domésticas, y se llama también ‘estrella”™” (Szabd, 2008:
327). Ludovico Bertonio, en su Vocabulario de la lengua aymara (1993), esgrime varios térmi-
nos compuestos a partir de la raiz illa para hacer referencia a la vinculacién con el rayo. Asi,
illapunia seria “caer el rayo”; illapunaqana se traduciria como “caer rayo en muchas partes”;
illapuwana significaria “caer el rayo del cielo como enviado por Dios”; illapa qaxcha vendria
a ser “arcabuz o artilleria’; illapana qaxchana, podria traducirse como “disparar” (Bertonio,
1993: 648). En este sentido, Xavier Alb¢ interpreta que i/la estaria “posiblemente relacionado
con illapa ‘rayo’, que —como vimos—, tiene poder duplicador de los seres, y con nombre de
algunos de los nevados mds majestuosos del Altiplano, como el Illimani y el Illampu, fuentes

de rayos y lluvias” (Albg, 1988: 13).



Figura 1: Illampu visto desde la Isla del Sol.
Fuente: Fotografia de Luis Bolivar.




18

Figura 2: Piedra bezoar o jayintilla.
Fuente: Fotografia de Juan Manuel Rada.

El término illa, siguiendo al mismo Bertonio, también haria referencia a “Cualquiera
cosa que uno guarda para provisién de su casa, como chufio, maiz, plata, ropa y atn las joyas”,
.« . «“7y- . -
pero también puede referir la “Piedra bazaar [bezoar] grande que se halla dentro de las vicunas
o carneros’ (Bertonio, 1993: 173).

Por su parte, en el Diccionario quechua, de Diego Gonzélez Holguin (1952), el mismo término
es traducido como “La piedra vezar grande, o notable como vn hueuo, o mayor, que la trayan
consigo por abusion para ser ricos y venturosos”, también, “Todo lo que es antiguo de muchos
afos guardado” (Gonzdlez, 1952: 237). En este mismo autor también se presentan otros sig-
nificados vinculados con lo luminoso: “Yllappani. Tirar arcabuz, o tiro. Yllarini. Resplandecer,
relumbrar, rehuir y alumbrar. Yllarik. Cosa resplandeciente” (Gonzailez, 1952: 237).

Estas definiciones del término #/la, a partir de registros en lenguas aymara y quechua
del Periodo Colonial, demuestran cuatro dmbitos de accién de aquella: por un lado, la
vinculacién con el rayo y lo luminoso; luego con el resguardo de la provisién alimentaria
y bienes suntuarios; también el uso de las piedras bezoares de camélidos como poder acti-
vador de deseos y necesidades. Finalmente, el resguardo de bienes antiguos, quizd aquellos
vinculados a las pacarinas como energias ancestrales. Estos sentidos hablan de una especie
de proteccién y resguardo de una fuerza, un poder, ya sea individual y familiar, quizd
también a nivel social. Contempordneamente, perviven el sentido de i//a vinculado al



19

Figura 3: Resplandor del rayo.
Fuente: Fotografia de Isaac Callizaya.

rayo y a las piedras bezoares. Mds alld de esto, es preocupante la pérdida evidente de los
significados dados por Bertonio y Gonzéles en relacién con las provisiones alimentarias y
cosas antiguas en las actuales lenguas andinas registradas por los diccionarios de Layme,
De Lucca y Laime.

En la segunda mitad del siglo XX (1958), José Maria Arguedas, desde el 4mbito de la
literatura y el trabajo etnografico por la sierra peruana, relaciona #/la con la luminosidad en
los siguientes términos:

Illa nombra a cierta especie de luz y a los monstruos que nacieron heridos por los rayos de la
luna. ///a es un nino de dos cabezas o un becerro que nace decapitado; o un penasco gigante,
todo negro y lacido, cuya superficie apareciera cruzada por una vena ancha de roca blanca,
de opaca luz; es también i/la una mazorca cuyas hileras de maiz se entrecruzan o forman
remolinos; son illas los toros miticos que habitan el fondo de los lagos solitarios, de las altas
lagunas rodeadas de totora, pobladas de patos negros. Todos los i/las, causan el bien o el mal,
pero siempre en grado sumo. Tocar un i/la, y morir o alcanzar la resurreccién, es posible [...]
(Arguedas, 2006: 114).

Mids adelante complementa esta comprensidn, aclarando que i/a se refiere a la propagacién
de la luz no solar: “Killa es la luna, e illapa el rayo. Illariy nombra el amanecer, la luz que



20

Figura 4: Isla del Sol con los titimos rayos al atardecer.
Fuente: Fotografia de Luis Bolivar.

brota por el filo del mundo, sin la presencia del sol. ///z no nombra la fija luz, la esplenden-
te y sobrehumana luz solar. Denomina la luz menor: el calor, el relémpago, el rayo, toda
luz vibrante” (Arguedas, 2006: 117). Esta connotacién del término i/la es la que mejor se
acercarfa a la definicién vinculada con una manifestacion extraordinaria de la naturaleza
con aquellos seres que emiten precisamente brillo y luminosidad, consideradas, por tanto,
seres sagrados.

De acuerdo a Hans van den Berg (2015), las illas tendrian varias cualidades en las
interrelaciones sagradas. Primero, serfan “amuletos de formas humanas y de animales, he-
chos de piedra o de metal, que tienen por objetivo favorecer la procreacion de los animales
domésticos, proteger y conservar los bienes materiales y conseguir abundancia de productos
agricolas” (Van den Berg, 2015: 62). En segundo lugar, las “illas mds comunes que simbolizan
la fecundidad de los animales son: una pareja de carneros, una oveja con su cria, una pareja
de llamas y una yunta de bueyes” (Van den Berg, 2015: 62). Tercero, “la cosecha abundante
es simbolizada por un hombre arando con su yunta de bueyes” (Van den Berg, 2015: 62). En
cuarto lugar, las “monedas antiguas, a veces, también son llamadas illas y simbolizan riqueza”.
Finalmente, las “piedras bezoares de carneros y camélidos que son consideradas como ‘espiri-
tus’ de los animales” (Van den Berg, 2015: 62).

De acuerdo a la interpretacién de Viviana Manriquez (1999), existirfan cuatro acepcio-
nes del término i/la: “aquella que la asocia con los antepasados, los tesoros, lo antiguo y los
antiguos que es necesario conservar y guardar ‘por muchos afios’ para obtener ‘riqueza’ y ‘ven-
tura” (Manriquez, 1999: 109). Un segundo sentido de i//a estaria asociada a las piedras be-
zoares de vicufas y llamas, “proveyendo a quien la lleva ‘riqueza’ en tanto abundancia, ventura
y proteccién” (Manriquez, 1999: 109). La tercera acepcién haria referencia a las esculturas
pequenas con forma de animales, llamas o alpacas, como representacién de la reproduccién



21

Figura 5: Maestro yatiri con illas en las manos para una mesa de salud.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

del ganado,' pero también representaciones de objetos de la realidad, como ocurre en la feria
de Alasita. Finalmente, para la autora, 7/la puede ser también, “cualquier cosa tocada por el
agua de lluvia ‘piedra o metal’, considerada como enviada del rayo y por ende, con sus atri-
butos y poderes. Estas y/la eran llamadas también conopas” (Manriquez, 1999: 109). A estas
acepciones anadiremos las illas vinculadas a las mesas rituales, representaciones de diferentes
seres, divinos o reales, que poseen cierta agencialidad. Asi, tendriamos algunos tipos de /la en
el dmbito andino.

De igual forma, Henriette Szabé (2008) menciona las caracteristicas de las illas. Por un
lado, Germdn Chukiwanka indica en su obra E/ Egeqo del Quilasuyu (1995), que las illas son
representantes de los antepasados, elaboradas en piedra. También “todo alimento, vestimenta,
instrumentos y otras ayudas que recibian de la naturaleza, fueron utilizadas para pedir y agra-
decer a las deidades ‘Qhun Tiksi’, “Tata Inti’, ‘Pachamama’ y los ‘achachilas™ (Szabd, 2008:
326). Mis adelante complementa mencionando que, segan el Diccionario Quechua de Jorge
Lira (1944), se afade otros significados de i/la, como el “claror, transparencia. Piedra en la que
cayé6 el rayo considerada sagrada (c), pena hendida por el rayo [...]” (Szab6, 2008: 326). Ade-
mds, “figuras de piedra pequefias, sagradas, que representaban cosas tales como maiz, queso,
llamas, alpacas, rebafios de vacas y ovejas. También se representan figuras humanas, asi como
lugares geograficos. Las figuras de animales y las humanas significan abundancia e incremento

de la productividad y fertilidad” (Szabé, 2008: 326).

1 Acerca de las representaciones del ganado en miniatura, se entenderfa como la concentracién de los ajayus de los animales,
& jay
principalmente de los camélidos, pero también de los ovinos, bovinos u otros traidos con la invasién espafiola. Mis alld
de esta comprension, el término wywalla (uywa-illa), poco utilizado en las lenguas aymara y quechua, harfa referencia a los
camélidos con gran fortaleza, considerados como guias de las recuas (¢ilantiru), tanto del grupo de llamas macho como de
llamas hembra. En la presente investigacién, comprenderemos a todas las figuras o representaciones en miniatura de camé-
lidos como uywalla (wywa = “ganado” e illa).



22

De acuerdo a las investigaciones de Jorge Flores Ochoa, citado por Oros (2017), en
relacién con los rituales dedicados a la reproduccion de los camélidos en la sierra peruana, las
illas contendrian cierto tipo de fuerzas, “enqa o dnimu que viene a ser lo mismo que energia
o espiritu, pero este poder no es permanente, se agota con el tiempo. El poder de estas illas se
renueva durante el Carnaval, para la procesion y purificacién de los rebanos, las illas reciben
chicha...” (Oros, 2017: 11). Asi, las illas, las cuales se guardarian en atados o bultos amarra-
dos en awayu de diferentes tamanos. Como lo menciona Flores:

En otro envoltorio pequefo, de tejido més fino, muchas veces de lana de vicufa, se encuentran
las illa y los enqaychu. Las illa son pequenas esculturas que representan alpacas, llamas u ovejas.
Son de piedra, por lo general de cuarcita, basalto, granito u otras piedras de grano fino. Muchos
sin lugar a dudas son de origen pre-colombino, de las que se conocen en forma difundida como
«conopa». Algunas son piedras de formas naturales que recuerdan ciertos animales o a las que se
las ha modificado ligeramente para hacerlas semejantes con las formas de los animales que sim-
bolizan. Otras, casi todas de piedras negras, son esculturas magnificamente hechas, con orificios
en la parte del lomo llamados gocha o laguna [...]. Los engaychu son piedras naturales, de no
mids de ocho centimetros de largo, de forma alargada o redondeada de granito muy brillante o
cuarcita, también los hay de cantos rodados y por tltimo otras son las piedras bezoares halladas
en las visceras de llamas, alpacas, e incluso vicufas y taruka, que es un cérvido de la puna alta

[...] (Flores, 1974: 249).

En estas descripciones vinculadas a las actividades rituales pastoriles, Flores destaca toda una
serie de procesos que rodean a las ceremonias, enfatizando en la importancia de las illa qunupa
y las enga como un factor protector de los rebafios, a la vez bienes sagrados por su funcién de
contenedor de bebidas sagradas. En nuestro contexto, andlogamente estdn vigentes, princi-
palmente, en las regiones Oruro, por ejemplo, en Marka Andamarca de Jach’a Karangas. En
esta region, el periodo de la Anata es considerado como la época de la reproduccién de las
llamas y el marcado del camélido y es conocido como tikacha, la cual consistiria en colocar

Figura 6: Tkacha de llama.

Fuente: Fotografia de Sixto Icufia.



23

los aretes o chimpus en las orejas de las llamas para embellecerlas, ademds de dar mimo a las
crias recién nacidas (Sixto Icuna, comunicacidn personal, 2023). Toda esta ceremonia se desa-
rrollarfa reverenciando a las #/la qunupa, acompanado de la tarqueada, musica ritual ejecutada
en Carnaval.

Para la elaboracién de las gunupa, de acuerdo a Sillar (20165 citado por Ferndndez,
2018), existe una previa seleccidon de rocas con base en dos grupos:

El primero caracterizado por el uso de rocas de coloraciéon distintiva y estructura en bandas,
que le daban a la conopa la apariencia de una llama #/ga o bicolor; y el segundo, conformado

por conopas de rocas verde oscuro y formas exageradamente redondeadas (Sillar, 2016; citado
en Ferndndez, 2018: 342).

Relacionado al tema de las qunupas, es de suma importancia entender la elaboracién de ellas,
ademds de otras variedades de illas, recurriendo a la piedra en sus diferentes variedades. El uso

de la piedra

es particularmente evocativa y poderosa, ya que estd asociado al origen de las personas y de
los animales y estd estrechamente relacionado con la poderosa montana, fuente de vida en los
Andes. Esta asociacién entre piedra y vida contrasta fuertemente con la asociacién occidental
piedra-muerte, donde la materialidad de piedra es inerte e inmutable (Ferndndez, 2018: 346).

En cambio, en la concepcién andina, las piedras, mds alld de los mitos que permiten construir
como el origen de la humanidad, constituyen energias que alientan la existencia de diferentes
seres. Por eso no es casual la vinculacién de la montana con el volcdn, y este con el rayo.

Continuando con el tema de las illas, segiin Gerardo Ferndndez (2002: 220), i/la hace
referencia a un “principio reproductor de los productos y bienes de la familia, localizado en
piedras, amuletos o productos excepcionales”. Por otra parte, menciona que las illas son “ta-
lismanes de piedra que se entierran en los corrales para reproducir el ganado, especialmente
en la fiesta de San Juan” (Gerardo Ferndndez, 2002: 18). Afadido a esto, comenta que el
término #lla,

referido como el personaje o principio capaz de hacer proliferar al ganado, estd vinculado con
ispilla (ispa-illa) como Albé (1991a: 292) sefala y, por tanto, con la germinacién de los pro-
ductos agricolas. Presenta una relacién, asi mismo, con el rayo illapu que ejerce un efecto mul-
tiplicador sobre los seres. Curiosamente dos de los cerros mds importantes de la Cordillera Real
parecen tener una relacién estricta con el término illa. Por un lado, Illimani es requerido como
protector y multiplicador del ganado por parte de Carmelo Condori, quien resalta la existencia
de un toro de oro en un lago préximo a la cumbre del nevado que hace perder a los codiciosos
gringos que en vano tratan de alcanzarlo; a su vez, lllampu, es considerado en las oraciones de
Carmelo por poseer grandes cantidades de oro y plata (Fernindez, 2002: 193).

Son varios detalles que menciona Ferndndez, enfatizando sobre todo en la diversidad de illas,
mismas que fueron anotadas lineas arriba. Sin embargo, el autor resalta, al igual que Albd,
en la vinculacién de las illas con dos montanas sagradas en el drea circunlacustre: Illimani e
[lampu. El primero estaria ligado a la reproduccién de ganado, o como waka generadora y
protectora, mientras que Illampu tendria relacién con la abundancia de minerales.

Existe otro tipo de illas que no son consignadas por las fuentes consultadas, pero que
se utilizan en las mesas rituales que se preparan para pagar a las divinidades andinas, ademads



24

Figura 7: Illimani visto desde la ciudad de La Paz.

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

se usan para solicitar salud, bienestar y riquezas. Las illas de este tipo, generalmente realizadas
de azicar, cal y colorantes artificiales, poseen una forma cuadrada, de unos siete centimetros.
Este tipo de illas, dependiendo de la solicitud, incorporan diferentes figuras. Por ejemplo, las
illas para el pago a la Pachamama incluyen disenos de representaciones femeninas y masculi-
nas plasmadas en figuras de rayo, fata Santiago, Pachamama y Pachatata, gu/lgi bolsa (“bolsa
de dinero”), tata Inti, lllimani Achachila, buena fortuna y ollita de abundancia, simbolizan el
entorno de la naturaleza, el mundo (pacha), que son conferidas a la Pachamama y las divini-
dades para el buen deseo del oferente. El significado de la i/la dulce del rayo protege de este
peligro en las labores agricolas; el a7z Santiago protegeria al ganado, los cultivos y el hogar;
Pachamama y Pachatata invocan la proteccién de la Madre Tierra y las montanas; la olla de la
abundancia permite generar prosperidad al solicitante.

Una interesante acotacion es la que propone Mary Money (2004) en el sentido de
que las illas representarfan un elemento multiplicador, fertilizador y generador de produc-
tos. Menciona que, en el periodo prehispdnico, illa estaba “vinculada con la fertilidad o el
multiplico de los objetos y los productos de maiz, papas, metales, coca, pepas de oro, plata,
piedras de colores y /llimphi/” (Money, 2004: 191). Sin embargo, una vez que los espafio-
les paulatinamente consolidan su poder bélico, econémico y administrativo, el término illa
habria adquirido un nuevo sentido. Asi, todas las joyas elaboradas en metales preciosos, “de
oro, plata y el dinero ingresaron en la categoria i//a o multiplico. Es decir, el uso de la moneda
metdlica en los Andes del sur en la visién de indigenas fue considerada el elemento generador



25

Figura 8: Illas de mesa ritual.
Fuente: Fotografia de Juan Manuel Rada.

del multiplico, el inicio de un ahorro” (Money, 2004: 191). De esta manera, el término i/la
habria devenido en una categoria amplia que paulatinamente incorporé otros sentidos a partir
de précticas o caracteristicas monetarias, en este caso, el uso de la moneda desde la Colonia,
permitiendo asi el ahorro como provisién para la adquisicién. Asi, la illa qullqi, permitiria
la multiplicacién del dinero. “Esta illa hoy, entre los miembros de la clase chola e indigena
en Bolivia y Pert, es el primer sueldo o salario o la primera ganancia de las ventas, las cuales
se guardan en un amarrito con coca, y maiz blanco, amarillo. Este dinero no se gasta por-
que segin la mentalidad indigena esa/illa/‘llama mds plata™” (Money, 2004: 192). De Lucca
también menciona que las illa qullgi son monedas “que después de ciertos ritos y ceremonias
tienen poderes mdgicos” (De Lucca, 1983:141). En esta categoria también ingresarian las
qullgi bolsas o wayaga, muchas veces adornadas con monedas antiguas que sirven para guar-
dar dinero y multiplicarlo.

Por otro lado, también existen illas en los centros mineros y vinculados con la actividad
minera. Generalmente hechos de residuos de metales o de arcilla mineralizada. Estos repre-
sentan principalmente al Tio de la mina. Gerardo Ferndndez (2013) menciona el ritual y
reverencia a Tio de la mina:

Tiene su propio espacio en el interior del socavon, donde los mineros paran temporalmente
para compartir con él un akulliku de coca, un trago de alcohol puro, y algunos cigarrillos. El
“Tio’ estd presente de forma figurada mediante una imagen sedente realizada con arcilla minera-



26

lizada, a veces a tamafio natural y que muestra los atributos principales del “Tio’, es decir su re-
cia cornamenta, su pene descomunal en ereccién y sus botas de minero (Ferndndez, 2013: 311).

Resumiendo, en el contexto andino, existirian las siguientes variedades de illas:

*  Objetos asociados a lo antiguo (cosas, ropas y alimentos).

*  Diedras bezoares extraidas del estémago de los camélidos, guardada para la multipli-
cacién del ganado, conocidos como jayintilla.

* DPequenas esculturas kazllawaya en forma de animales, casas, terrenos, manos huma-
nas, pareja en unién (warmimunachi / chachamunachi), guardadas para la fertilidad
o abundancia.

* [lla qunupa, esculturas de camélidos con un diseno de fuente en la espalda para
contener bebidas rituales.

* Miniaturas, representaciones de casas, igigu y objetos, principalmente de Alasita,
guardadas para la abundancia.

* Figuras cuadradas elaboradas en cal y azicar, preparados para mesas rituales.

* Joyas de oro y plata, monedas, dinero en billetes como illa qullgi, asi como mone-
deros llamados gullgi bolsa.

 lllas mineras, principalmente la figura del Tio de la mina, el que era elaborado
con el reciclaje de metales pequenos guardados en la bocamina para la abundan-
cia de minerales.

Estas distintas atribuciones al concepto i/la pueden estudiarse en documentos colonia-
les, principalmente en crénicas y visitas (siglos XVI, XVII y XVIII), informes de viajeros y
exploradores del siglo XIX y XX, asi como investigaciones sistemdticas de autores nacionales
y extranjeros desde la segunda mitad del siglo pasado. En este tltimo sentido hablamos de
la vigencia de las illas, haciendo referencia a la presencia de estas en las mesas rituales (pagos
a la Pachamama, a las apachetas, a las wak’as, apus, achachilas, etc.), las ceremonias rituales
agricolas y ganaderas, Alasita y la guarda de bienes familiares.

Figura 9: Chuqi (papa) ispalla.
Fuente: Fotografia de Aida Acarapi.



27

Las ispallas

De acuerdo con Szabé (2008), ispalla seria un ser sobrenatural. En la “cosmovisién andina”,
dios tutelar que cuida y multiplica las plantas, cada especie tiene su propia ispalla y en los ritos
se nomina cada unay se les hace ofrendas. La mama ispalla es 1a protectora de la papa [...]. Se
la venera por medio de “jayllinas” (Szabé, 2008: 340).

Existirfan diferentes variedades de ispalla. Una seria la mama ispalla, el alimento marca-
do como tal por sus caracteristicas distintivas, generalmente, por sus proporciones en relacién
con las demds o, también, que posea una cria a modo de ramificacién, lo cual sucede princi-
palmente en los tubérculos (papa, oca, isafio, entre otras).

Existen, también, las jaqi ispalla, personas marcadas o sefaladas como tal, con atributos
distintivos. En este sentido, de acuerdo con Eveline Sigl y David Mendoza (2012), la parti-
cipacién de los #usillu en diferentes danzas andinas permite entender la vinculacién con la
fertilidad y la fecundidad debido a su significado como personaje ligado a la reproduccién,
por lo que serfa considerado como un jagi ispalla, una “illa de fertilidad cuyo actuar tiene
connotaciones eréticas inequivocas” (Mendoza y Sigl, 2012: 732).

Figura 10: K'usillos saliendo de la iglesia de Colquencha, cargando semillas de papa en su espalda.
Fuente: Fotografia de Aida Acarapi.






Fotografia 2: Mujeres de la comunidad Chingani Alto
(Santiago de Huata), elaborando illas de garwa en untu durante
la festividad de la Illapacha (21 de diciembre de 2023).

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.



30

Por otro lado, cuando tuvimos la oportunidad de realizar un trabajo de campo en la
comunidad de Ch’allapampa de la Isla del Sol en 2022, observamos que para las ceremonias
dedicadas a la Pachamama y otras divinidades, los maestros yatiri recurren a la seleccién de
nifos y nifias con alguna marca particular, asi como a jévenes y ancianos que ain no hayan
tenido contacto sexual para que puedan desplegar su accionar como jagi ispalla, mediadores
o intermediarios ante los seres tutelares y permitir una efectividad de los rituales. Por tanto, al
hablar de ispallas, existirfa una trascendencia mds alld de los alimentos para incluir, en algunos
casos, a las personas.

Vinculado al concepto ispalla estd la llallawa, definida por Félix Layme como un pro-
ducto gemelo, “dos productos grandes unidos en uno solo por la parte media o inferior y
separado por la superior” (Layme, 2004: 112). Szabd, por el contrario, la define como una
papa con forma extrafia, “como un tamano muy grande o deforme (/allacho: ‘patata deforme’
(Lira)[...]” (Szabé, 2008: 404). Por otra parte, Bertonio refiere lo siguiente:

Llallawa. Papa o animal monstruoso, como dos papas pegadas o como una mano, un animal
de cinco o seis pies, &c.

Llallawa jakhurifia. Tener por agiiero el topar con las tales papas al tiempo de la cosecha y
solfan comerlas o guardarlas como cosa divina y las llaman tuminqu.

Llallawa amka, qawra, &c. Papas o carnero monstruoso (Bertonio, 1993: 398).

A partir de estos datos, podemos mencionar que las /allawa caracterizaria a una varie-
dad de ispalla, cuyos rasgos tienen que ver con la gemelaridad, pero también con lo siamés.

Figura 11: Liallawa de oca.

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.



31

Al hablar sobre las mama ispalla, a partir de sus estudios en el Altiplano peruano, Gri-
maldo Rengifo menciona que ellas asemejarian a seres criadoras de otros seres en el marco de
la crianza mutua de los alimentos:

Como ya advertimos, en las ceremonias aymaras es comtn escuchar a los sacerdotes andinos
hablar como Ispallas. Asi las Ispallas viejas (de la cosecha anterior) le dicen a las Ispallas nuevas:
“asi como hemos criado a estos jaques-humanos-, asi deben criarlas ustedes”. La crianza de este
modo no es prerrogativa de las comunidades humanas sino también de las semillas. Las semillas
son también personas criadoras al igual que las comunidades humanas, no son sélo dones de la
naturaleza que los humanos tienen que criar. Los humanos son también, en esta cosmovisién,
dones que las semillas tienen que criar. La sabiduria andina radica pues en la capacidad de criar,
de ayudar a develar, a hacer brotar lo que “en su dentro” estd ya contenido, pero también en
la sintonfa de ser criado, de estar en empatia con los demds seres del Pacha para que brote en
uno también lo seminal que estd contenido. Criar y ser criado son asi momentos del ayni que
procura la regeneracién de la vida (Rengifo, 1998: 8).

El andar de las illas e ispallas. En torno
a supervivencia/resistencia en el
Periodo Prehispanico, Colonial y Republicano

En este apartado, de manera general, nos referiremos al proceso histérico, asi como al desa-
rrollo y participacién de illas e ispallas en el marco de celebraciones rituales de las culturas
andinas practicadas desde mucho antes que los espanoles invadieran el territorio tawantinsu-
yano, perviviendo a lo largo de la Colonia y la Republica. Para abordar este tema recurriremos
a fuentes de investigacién importantes.

En primer lugar, analizaremos algunas descripciones arqueoldgicas que abordan el tema
de las esculturas portitiles (conocidas como “piedras del rayo”) vinculadas a la cultura Chiripa
y pucara que fueron difundidas en el contexto del drea circunlacustre desde el Periodo del
Formativo u Horizonte Temprano (1500 a. C. - 200 d. C.). Por otra parte, serd importante el
andlisis del tema en crénicas coloniales, generalmente escritos por clérigos catélicos, asi como
informacién contenida en descripciones de viajeros y exploradores del siglo XIX e inicios
del siglo XX, datos que permitirdn indagar en vestigios de tradiciones vinculadas a las illas e
ispalla en los periodos Prehispdnico, Colonial, Republicano y Contemporéneo.

A partir de estudios en el campo de la arqueologia andina, misma que fue sistema-
ticamente desarrollada por investigadores nacionales y extranjeros a partir del siglo XX,
podemos comprender el valor de los seres que habitan el cosmos y la naturaleza plasmadas
en representaciones visuales en miniatura, conocidas como illas e ispallas. A partir de ello
podemos comprender el desarrollo de las concepciones en torno a los seres portadores de
energias vinculadas al rayo. En este sentido, abordaremos las particularidades de las escul-
turas que —como lo sefialamos lineas atrds— son conocidas como “piedras del rayo” o Yaya
Mama (Chavez, 2019), mientras que Max Portugal (1981) las llama pd ajanu (“dos caras”,
en aymara), correspondiente a practicas culturales en el drea circunlacustre antes de la pre-
sencia tiwanacota.

Para abordar la importancia de las esculturas portdtiles de estilo Yaya Mama (“Padre Ma-
dre”, en quechua), es necesario comprender sus caracteristicas. Un primer elemento a destacar
es el de su periodizacién. De acuerdo a los estudios realizados por arqueélogos, existirian dos
etapas de este estilo: Yaya Mama Temprano, que iria del 800 a. C. al 200 d. C. y Yaya Mama
Tardio, del 200 a. C., al 400 d. C. (Trigo, 2019). Identificando espacialmente este estilo, las

esculturas de la parte sur del lago Titicaca pertenecen al Primer Periodo (Chiripa, Santiago



32

Figura 12: Estela de estilo Yaya Mama,
ubicada en la comunidad Chingani
Alto (Santiago de Huata).

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

de Huata, Copacabana), mientras que las esculturas del lado norte del lago, principalmente
las de la cultura Pukara, estarian asociados al dltimo periodo de Yaya Mama (Quispe, 2022).

En segundo término, las esculturas Yaya Mama vinculadas al Primer Periodo, muestran
representaciones de figuras geométricas, antropomorfas y de animales generalmente en todos
los lados de los pilares de piedra o monolitos, las esculturas portdtiles y en las lipidas rectan-
gulares. En los monolitos, los “motivos predominantes presentes son cabezas y rostros con
apéndices proyectados a manera de rayos, figuras antropomorfas, cruces escalonadas, animales
de cuatro patas dibujados en perfil, ademds de ranas y serpientes onduladas con lenguas bifi-
das y cabezas triangulares, entre otros” (Ferndndez, 2018: 245), tal como podemos apreciar
en la Figura 12.

Se presume que muchas de estas estelas cumplian una funcién de seres protectores
(waka), que estaban estratégicamente ubicados al interior de los templos hundidos o tem-
pletes semisubterrdneos, en torno al cual se construyeron casas destinadas al almacenaje de
alimentos (Trigo, 2019).

Por otra parte, las losas rectangulares de este estilo poseen diferentes figuras estilizadas
de animales, personas, fenémenos naturales e ideografias. La mds famosa de estas losas co-
rresponde a la cultura Chiripa, conocida como “ldpida Chiripa” (Figura 13). Técnicamente se



33

Figura 13: Lépida Chiripa cus-
todiada por el Museo Nacional
de Arqueologia (MUNARQ).

Fuente: www.pinterest.com

trata de una losa con mascardn, trabajada en alto relieve en piedra arenisca, como indica Max
Portugal, quien la describe de la siguiente manera:

Esta loza cuenta con un motivo central muy interesante, se trata de un mascardén irradiado,
que presenta a cada extremo de la cara circular una voluta terminada en tridngulo, asi mismo la
parte superior central y la parte inferior central del mascarén cuentan con apéndice en forma
de pie y con cinco dedos. La cara del mascardén presenta ojos redondos, nariz trapezoide unida
a cejas y una boca oblonga (Motivo 4d). Las cuatro esquinas de la loza tienen representacién de
una figura serpentiforme que ermina en tridngulo (Motivo 1i). Finalmente a ambos lados del
mascarén encontramos la representaciéon de par de felinos, el primer par opuesto por la parte
posterior y el segundo par opuesto por la parte anterior. Los felinos son representados de perfil,
con la cola sobre el lomo y oreja dirigida hacia atrds (Motivo 6i) (Portugal, 1998: 106).

A partir de estas explicaciones sobre el estilo Yaya Mama, podemos ir precisando algunas
caracteristicas permanentes en las esculturas del drea circunlacustre anteriores al apogeo de
Tiwanaku, que incluirfa ambas periodizaciones. Al respecto, Vera (2018; citado en Trigo,
2019: 22) presenta la siguiente descripcién:

Estatuas que tienen el rostro con las cejas unidas a la nariz y boca oblonga, brazos cruzados
sobre el pecho. Algunas de ellas como la de Taraco (Pert1) tienen representados un hombre de



34

Figura 14: Escultura portétil Yzya Mama custodiada por el MUNARQ.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

un lado y una mujer del otro, por ello bautizaron a la tradicién como Yaya Mama (Padre y
Madre), en relacién al dualismo expresado en algunas de las estelas. Existen varios monolitos de
estas caracteristicas distribuidos por toda la cuenca del lago incluyendo el monolito “barbado”
de Tiwanaku, o aquellos de Santiago de Huata y Escoma [...]. Algunos de estos monolitos
(no todos) se asocian a templos semisubterrdneos, en tiempos del Yaya-Mama Temprano, y en

otros casos se asocian a plazas de comunidades actuales, como Santiago de Huata, donde atin
les rinden culto (Vera, 2018).

Ahora bien, en el marco de comprensién de este estilo, es necesario abordar las caracteristicas
de las esculturas portétiles Yazya Mama, mismas que las relacionaremos con el culto a las illas
que, segun Soledad Ferndndez, “su dispersion es mds amplia y sus contextos histéricos son
poco claros debido a que muchas fueron re-utilizados y re-significadas como w’akas en dis-
tintos tipos de ceremonias domésticas y comunitarias hasta la actualidad” (Ferndndez, 2018:
246). Ante la falta de dilucidacién sobre la funcionalidad de estas esculturas, estd claro que
la forma de las mismas presenta un indicio de su funcionalidad en el marco del contexto de
las otras esculturas destinadas para el culto religioso, fundamentalmente. Al respecto, es im-
portante analizar lo mencionado por Max Portugal (1981) en relacién con las esculturas Yaya
Mama en general:

Por su funcionalidad el estilo Pa-Ajanu (doble cara) estd ligado a la esfera religiosa precolom-
bina, correspondiendo rasgos de distintas sociedades prehistéricas, partiendo de la Epoca Ti-
wanaku III y culminando inclusive en la época temprana del coloniaje, siglo XVI (regién de
Copacabana). Sobre el aparato cultistico y sus reales atributos, la informacién etnohistérica
contribuye a estimar que esta clase de idolos servian para que el pueblo imprecara la demanda



35

e

- 1.4:-0.‘7'.3' :

Figura 15: [l/a Yaya Mama, actualmente custodiada por el MUNARQ.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

de alimentos y normalidad en las actividades agricolas, no obstante por el alejamiento cente-
nario de sus origenes estos atributos pueden ser influencias ulteriores, desconociéndose su cariz
pristino (Portugal, 1981: 156).

En este contexto, las esculturas portdtiles Yazya Mama poseen rasgos muy interesantes a
partir de su forma parecida a una elipse (Figura 14). Con una altura promedio de 15 cm
de alto por unos 10 cm de didmetro, el centro estd marcado en relieve, a modo de cintu-
rén, misma que divide en dos partes la escultura: la parte superior presenta una serie de
figuras y disefios, en cambio, la base generalmente es llana y funcionarfa como soporte
en una superficie hundible.” A partir de esta particularidad, las esculturas Yaya Mama
estarian disenadas para su traslado de un lugar a otro con la finalidad de hacer efectiva las
acciones rituales.

A juzgar por la forma de elaboracién, las esculturas Yaya Mama poseerian atributos
significativos. Por un lado, los disenos hablan de una vinculacién con los seres que habitan
la naturaleza debido a la representacién de animales, figuras antropomorfas, fenémenos
naturales como el rayo, entre otros, tal como muestra el bien cultural con ID 18819 que
estd bajo custodia del Museo Nacional de Etnografia y Folklore (MUSEF) y cuya cataloga-
cién se encuentra en la segunda parte de este trabajo. Por tanto, estas esculturas portatiles,
desde nuestra perspectiva, serfan figuras consideradas i/la, en el sentido definido lineas

2 Algunos investigadores interpretan que, por la forma que tiene la base de la escultura (en algunos casos un poco convexa),
estas podrian ser usadas como mortero. Sin embargo, discrepamos con estas conclusiones, porque algunas esculturas que
vimos no poseen el desgaste que provocaria la accién de una piedra machacadora.



36

arriba, como seres que promueven la reproduccién del ganado, los alimentos, las personas,
las cosas, entre otros. Dependiendo de las figuras contenidas en las illas Yaya Mama se
buscaria la abundancia de uno u otro ser.

Otra particularidad de las illa Yaya Mama seria el tipo de piedras que se utilizaron
para su confeccién. En los casos que tuvimos la oportunidad de observar, la mayoria de las
piedras son de tipo arenisca, poseyendo alguna de estas una combinacién de colores. En la
imagen de la illa Yaya Mama custodiada por el MUNARQ (Figura 15), se puede observar
que ella posee una combinacién proporcionada de colores entre café claro y un tipo rojo
tenue. La eleccién de piedras que posean una combinacién de colores a partir de las cuales
se elaboren illas, posee una connotacién simbélica en el contexto andino porque remite
a comprender la dualidad de elementos varén-mujer, macho-hembra, arriba-abajo, etc.
Como se podrd apreciar, la elaboracién de illas tiene que ver con una seleccién previa de
materia prima, ya sea piedra, cerdmica, metales, la cual debe poseer rasgos especiales como
la proporcionalidad. Algunas practicas vinculadas a la tradicién de las illas Yazya Mama o
Pi ajanu perviven atin hoy, como testimonios del valor de la crianza mutua entre seres que
las culturas primigenias, como Chiripa y Tiwanaku, transmitieron.

Vinculado al estilo Yaya Mama Tardio (200 a. C. - 200 d. C.) que se desarrollé al
norte del lago Titicaca, particularmente en Pukara (actual Pert), se encuentra el bien cul-
tural custodiado por el MUNARQ (Figura 15), conocida por el gobierno boliviano como
illa del Ekeko. Esta illa habria sido considerada como un ser protector contra los ladrones
entre los indigenas de Tiwanaku (Chdvez, 2019). Sin embargo, a mediados del siglo XIX
(1858), el viajero Jokob von Tschudi despojé de esta i//a a la mencionada poblacién en
circunstancias poco dignas. Solo hasta 2014 el Estado Plurinacional de Bolivia pudo re-
cuperarla —después de arduas negociaciones diplomdticas— de un museo privado ubicado
en Berna (Suiza).

Mds alld de estas circunstancias, lo evidente es que el episodio permite comprender la
vigencia de la convivencia de las comunidades aymaras junto a las illas. Sergio Chévez indica
que la estatuilla fue muy posiblemente traida de la regién de Pucara en tiempos antiguos. A
la inversa, podria haber sido también excavada en Tiahuanaco o en el norte de la cuenca del
Titicaca, y traida en el siglo XIX, facilitado por su pequefio tamano e incorporado como un
objeto de culto en rituales religiosos e intereses mds recientes por gente de habla aymara en
Tiahuanaco (Chévez, 2019: 59). En todo caso, interesa apuntar las conclusiones a las que
arribé este autor para caracterizar a la illa Yaya Mama:

La estatuilla de Tiahuanaco representa uno de los mejores ejemplos bien preservados de la cul-
tura Pucara. Todas sus caracteristicas técnicas e iconograficas encajan dentro de los atributos
correspondientes al estilo Pucara en la cuenca norte, que es una versién tardia de la Tradicién
Religiosa Yaya-Mama de hace dos milenios.

Igualmente, la estatuilla representa a un personaje de género femenino por compartir muchos
atributos directamente relacionados al Tema de la Mujer con Alpaca de la cultura Pucara, in-
cluyendo los batracios estilizados con orejas en la cabeza, similares cabezas con cuerpos serpen-
tiformes y divididos en tres segmentos, la cruz ajedrezada y los diseios geométricos tripartitos
en zigzag [...].

La estatuilla prehispdnica no comparte las descripciones o representaciones del reciente perso-
naje o “dios de la prosperidad” conocido como ekeko/igiqu, o entre los personajes histéricos de

ecaco/ekako y Thunupa (Chdvez, 2019: 58-59).



37

Figura 16: Imagen reconstruida por Stanislava R. Chdvez a
partir de la manta que cubre a la illa Yaya Mama.
Fuente: Chavez, 2019: 50.

Los rasgos descritos permiten entender que la i/la Yaya Mama tuvo una significacién muy
distinta al uso que se le atribuyé o se le atribuye (como protector contra los ladrones), por
ejemplo, como #lla del Igiqu.> Una manera de comprender su valor como i//a, radicaria
en la correcta lectura de sus disefios (Figura 16). En este sentido, es pertinente analizar
el segundo punto sefalado por Chdvez referido a las imdgenes grabadas en una manta
que cubre la espalda de la 7//a. En ella se pueden identificar nueve sapos o ranas, una mds
grande que las demds y situada al centro. Debajo de esta representacién, en forma ovoide,
también se hallan nueve figuras cuasi rectangulares, asemejando a una cruz escalonada o
chakana (las cinco celdas del centro).

Por otra parte, en relacién con el tocado de la i/la, Chédvez postula que no serfan
trenzas las que cuelgan de la cabeza y debajo de las orejas, sino, bandas segmentadas.
“Consecuentemente, a diferencia de las observaciones de Ponce (1969: 19), la estatuilla
no tiene trenzas, y las bandas segmentadas que emanaban del marco rectangular encima
de la cabeza podrian ser un ornamento o tocado de la cabeza” (Chdvez, 2019: 52). Sin em-
bargo, el relieve en el contorno de la cabeza de la i/la permite deducir que si serian trenzas
las que sobresalen hacia la espalda y los hombros, y que estdn acabadas en cabezas a modo
de adornos metélicos o lawaragi, probablemente de pez, como era costumbre. Aunque
también podria tratarse del perfil del mismo anfibio representado en la manta de la 7//a, ya
que existe una gran similitud de formas. Actualmente, podemos ver una serie de peinados
con trenzas que los indigenas ain usan (Figura 17) y que también se puede evidenciar en
el monolito Pachamama o Bennett (que se encuentra en el museo de Tiwanaku).

3 Esta referencia se fue popularizando a partir de un estudio de Carlos Ponce Sanjinés (1969) sobre las esculturas de “dorso
adunco” vinculados al Ekeko. El mismo autor consideraba a la i/l como una persona de espalda arqueada. Sin embargo,
esta hipdtesis es refutada desde la arqueologfa, por tanto, no existirfa vinculacién alguna entre Igigu y la illa Yaya Mama.



38

T . Figura 17: Indigena con un trenzado
similar al de la illa Yaya Mama.

Fuente: www.facebook.com/florviolettstar

Por tanto, a partir de los diferentes simbolos representados, la illa Yaya Mama tendria
una connotacién de un ser proveedor y protector, evocando asi los atributos de fertilidad,
reproduccién, abundancia, entre otras, propios de la divinidad panandina Pachamama, vin-
culada a la tierra para la generacién alimentaria y procreacion del ganado.

Siguiendo con la temdtica de las esculturas portdtiles con significacién de illas, Ponce
Sanjinés en su libro ZTunupa y Ekako (1982), menciona que en la Isla del Sol, en 1942,* se ha-
brian descubierto seis monolitos sedentes con la espalda “encorvada” (kumu), pertenecientes
al periodo expansivo de Tiwanaku (Ponce, 1982: 37), aproximadamente entre el 800 y 1100
d. C. (Berenguer, 2000: 5) (Figura 18). La explicacién que proporciona Ponce sobre este tipo
de esculturas “jorobadas”, estaria basada en la tradicién oral. Segin refiere, “adviene con su
imperfeccion a causa de que la madre cuando la gestacién vio un relimpago” (Ponce, 1982:
38). Por tanto, a decir de Ponce, existe una conexién entre los monolitos “jorobados” y el
rayo, o el mismo dios del rayo, por cuanto para los tiwanacotas el culto a tal divinidad habria
estado en la Isla del Sol (Ponce, 1982: 38). Aclarando mds esta vinculacién, Johan Reinhard
(1992) anota:

4 Al respecto, Ponce menciona las circunstancias del hallazgo de la siguiente manera: “En cuanto a las circunstancias en que
fueron hallados, se ha podido establecer que fueron descubiertos por campesinos el afio 1942 a un centenar de metros de las
orillas, en un ciclo de descenso marcado del nivel de las aguas, creyéndose de modo justificado que fueron echados intencio-
nalmente alli. Los indicados campesinos los entregaron a un funcionario del Museo Nacional para su resguardo adecuado.
Estuvieron, en consecuencia, mucho tiempo dentro de la masa de agua y a escasa profundidad, en una de las bahfas de la
hacienda Yumani, que compone la isla.

“Tiene su explicacién dicho descubrimiento dentro del lago y a escasa profundidad. Sabido es que durante la
colonia espafola, en el lapso comprendido entre 1570 y 1660 se emprendi6é una desorbitada campafia de ‘extirpacion
de idolatrfas’ en que la clerigalla destrozé e hizo desaparecer en afiicos cuanta efigie localizaban los husmeadores pesqui-
sidores. No se salvd por supuesto la isla Titikaka de esta accién iconoclasta, efectuada por fandticos impulsados por la
mentalidad propia de su tiempo. El agustino P. Ramos Gavildn rubric6 un pasaje ilustrativo al respecto: ‘Auia de echar
por los suelos sus templos, y falsos santuarios, como lo a hecho en Copacabana, donde eran inumerables sus Idolos, pues
de mas de tener cada nacion (de quarenta, y dos que se hallaron reduzidos al mismo pueblo) sus Idolos conocidos, tenian
otros muchos comunes a todos...”.” (Ponce, 1982: 36).


https://m.facebook.com/florviolettstar/posts/654636898329618/?locale=ms_MY

39

Figura 18: Escultura jorobada que, segin Ponce, representaria a la divinidad Illapa.
Actualmente estd bajo custioda del MUNARQ.

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

Ponce (1969: 37-39) observa que la mayoria de las estatuas antropomérficas del periodo ti-
wanacota encontradas en la isla del Sol tenfan joroba. Agrega que estaban estrechamente rela-
cionadas con una deidad que controlaba el relimpago (probablemente Tunupa), cuyo centro
principal de adoracién durante el periodo tiwanacota era la isla del Sol (Ponce 1969: 38, 185).
La relacién entre Virakocha y Tunupa/Illapa no es atn clara [...], pero todos estaban estrecha-
mente relacionados al agua. Al clima, a las montafas, a la fertilidad [...] y con el lago Titikaka

[...] (Reinhard, 1992: 443).

En todo caso, las esculturas gibosas mencionadas por Ponce (de entre 40 a 45 cm de alto,
aproximadamente), tendrian una vinculacién con la representacién de la divinidad Tunupa/
[llapa (Dios del Rayo) o Keko (£7%ju) quien, como menciona Ponce, probablemente haya sido
adorado desde mucho antes que Tiwanaku. “Habria una semejanza basica entre Tunupa e Illa-
pa inkaico, como dioses del rayo, aunque difieran en detalles. Por anadidura, el parecido seria
completo entre Khejo o Illapa de los kallawayas e Illapa incaico [...]” (Ponce, 1982: 185). En
este sentido, las esculturas de la Isla del Sol tendrian los atributos de divinidades vinculadas
al rayo y los cerros, pero también al agua y al lago. Entonces serfan illas vinculadas al trueno,
ademds, proveedores de agua y lluvia, que abrian sido llevadas a la Isla por el cardcter sagrado
que poseia.

En esta misma linea, desde mediados del siglo XX, en la misma Isla del Sol se hallaron
gran cantidad de restos arqueolégicos, sobre todo por incursién de la entonces novel arqueo-
logia subacudtica, encontrdndose varias urnas de piedra conteniendo figuras antropomorfas
y zoomorfas, mismas que fueron confeccionadas en diferentes materiales, como oro, plata,
cerdmica, mullu (Spondylus), entre otras, lo cual permite afirmar que el lugar fue un centro
ritual de gran importancia y trascendente al tiempo. Estos materiales se encontraron al norte
de la Isla, conocida como el arrecife de Q uwa (Khoa), ubicado en el tridngulo de los islotes

Pallalla, Chuju y Q uwa.



40

Figura 19: Dibjos de illas
incaicas talladas en Spondylus
(halladas en 1977).

Fuente: Parcja, 1992: 697.

El arrecife de Q’uwa, fue un lugar sagrado, probablemente desde la presencia tiwana-
cota en la Isla. Johan Reinhard menciona que “es posible que la leyenda contempordnea del
arrecife como un altar de Wiracocha (o una deidad similar asociada al lago y al agua/clima en
general) esté basada en creencias que tuvieron su origen en el periodo tiwanacota” (Reinhard,
1992: 450). En tal sentido, esta misma cualidad sagrada habria sido considerada por los pos-
teriores ocupantes de la Isla: los incas. Por esta razén es que en el arrecife de Q’uwa se hallaron
depésitos de ofrendas pertenecientes a ambas culturas.

Reinhard aborda con cierto detalle la investigacién subacudtica en el arrecife de Q’uwa
realizada entre 1989 y 1991, misma que habria permitido extraer varias cerdmicas-incensarios
y vasijas tiwanacotas, asi como urnas de piedra andesita, las cuales contenian varias illas de
metal. En la parte de las conclusiones describe lo encontrado:

Hasta la fecha, agosto de 1991, sumando todos los objetos encontrados en el sitio, de los cuales
se tiene conocimiento, hay un total de veintiséis cajas de piedra especialmente labrada, dieciséis
redondeadas y diez rectangulares, un gran recipiente de piedra de forma cuadrada y cénica,
numerosas piezas de cerdmica (que pertenecian a diferentes tipos de incensarios, los cuales
llegarian a unos treinta ejemplares) y vasijas, cinco estatuillas de la valva Spondylus, cuatro
estatuillas de plata, tres prendedores de manta de oro, cuatro estatuillas de oro, un vaso del
mismo metal, un medallén y una cintilla también 4ureos, una cuenta manufacturada en piedra,
asi como huesos de llamas o alpacas (que totalizan posiblemente una docena de especimenes) y

de aves [...] (Reinhard, 1992: 449).

Esta descripcién muestra la gran cantidad de bienes sumergidos con fines rituales en advocacién,
probablemente a Wiracocha. Las vasijas, incensarios, ger# y medallén, habrian pertenecido a
Tiwanaku, en cambio, las estatuillas en oro y plata (illas) y estatuillas de Spondylus habrian sido



41

675

CAPITV.LOPRIMERODEVECIT

(RG] OBADEA;LBU

Juvgr,m-ml.'.htn"‘ nos was i det Jons wat Mlaf .m_quuub

Figura 20: Cristébal de Albornoz segtin

la crénica de Guaman Poma de Ayala.
o Lal Fuente: Modificado de Guamdn Poma

- de Ayala, 1936 [1615-1616]: fol. 675.

depositadas en urnas de piedra por los incas (Figura 19). Un dato importante es que las illas-re-
presentaciones humanas de oro, plata y mu//u, habrian tenido agregado textiles (de ahi la presen-
cia de tupus de oro) a modo de vestimenta, pero que se habrian desecho por la accién del agua.

Por todo lo expuesto, es importante destacar la importancia de las illas en diferentes
espacios rituales (agricultura, ganaderia, salud, fertilidad, etc.) y diversos contextos culturales
(Chiripa, Tiwanaku/aymara, Inca), asi como la pervivencia de esta préctica a lo largo del Pe-
riodo Prehispdnico que, transmitidos de generacién en generacién, fue transversalizando las
experiencias de convivencia entre seres hasta la actualidad, lo cual nos permite comprender la
crianza mutua de seres.

Si bien hasta aqui se abord4 una especie de descripcién de la materialidad y usos de las
illas, es necesario aclarar que esta costumbre va acompanada de la celebracién a las ispallas, los
alimentos de la Madre Tierra en los diferentes ciclos de la naturaleza. Al ser estos bienes pere-
cederos, que no se pueden conservar, en muchos casos se los represent6 en cerdmica y piedras,
lo cual es un indicio de su celebracién en las faenas, sobre todo agricolas.

Sabemos también sobre los usos de las illas e ispallas entre los incas a partir de los rela-
tos de los primeros cronistas. En relacién con las descripciones coloniales sobre celebraciones
rituales prehispdnicas vinculadas a illas e ispallas, encontramos datos en varios cronistas, prin-
cipalmente en uno que también actué como extirpador de idolatrias: Cristdbal de Albornoz
(1530-16006). Este clérigo cronista se consolidé como represor de “idolatrias”, siendo visitador
eclesidstico en el Obispado de Cusco desde 1569. Posteriormente, seria vicario y provisor en el
mismo obispado, desde 1575 (Duviols, 1984: 176). Lo mds resaltante de su labor extirpadora
la habria realizado entre 1569 y 1571 cuando actué contra el movimiento indigena del Taki



42

Unquy (aproximadamente entre 1564-1572) en las provincias de Soras, Apcaras y Lucanas
(Duviols, 1984: 176). Ademds, habria actuado en las regiones central y norte del Perti colonial
(Cusco, Huamanga, Arequipa, valles de Jagijawana y Calca y muchas otras provincias aleda-
fias). A fines del mismo siglo XVI, este movimiento religioso llegaria a | mdrgenes del lago
Titicaca; también a Oruro y Chuquisaca en lo que fue la Audiencia de Charcas.

A raiz de su labor represora contra la religién de las culturas andinas, Cristébal de
Albornoz elaboré una obra que sirviese de guia a las futuras expediciones religiosas, cuyo
titulo es muy sugerente: Instruccion para descubrir todas las guacas del pirii y sus camayos y
haciendas (1584).° En este documento Albornoz detalla una serie de figuras, idolos, pie-
dras, piedras bezoares, entre otros, a los cuales les da el nombre genérico de wakia (objetos
sagrados o divinidades). Realizando un andlisis mucho mds minucioso de los datos que
menciona en su descripcién, podemos identificar una serie de illas e ispallas que, imagina-
mos, fueron utilizados en distintos intercambios o rituales andinos, asi como la vigencia de
waka'y apachita.

En primer lugar, en varios pasajes de la Instruccién, Albornoz hace referencia a va-
riedades de #/la y su importancia, por ejemplo, para las estrategias de conquistas inca del
Tawantinsuyu:

Durante el govierno de los ingas hizieron cuatro veretas generales en toda la tierra que pose-
yesse[n], que los titulos dellas se intitulan Chinchaysuyo, Collasuyo, Andesuyo, Condesuyo, a
los cuales les dio figuras y senal de bestidura y tocado con sefiales por donde eran conoscidos y
guacas generales. Y juntamente les dio unas guaquillas de piedras de diferenciados colores
que les llamé auqui, que los traian con sus personas en las chuspas, como los cristianos
tienen figuras de santos a quienes reverencian. Servian de paramentos y promesas que hazian
en los auquis de tratar verdad en las juntas que hazian para todo género de govierno. Ay mu-
chos destos entre los naturales y son de mucho dafo por la fee que en ellas tienen; ddvanse en
Pachacama en los llanos y en Curicanche [sic] en el Cuzco por sus sacerdotes guacacamayos

(Albornoz, 1984: 194; el resaltado es nuestro).

Albornoz, al mencionar que los incas —en sus visitas generales a las provincias del Tawantinsu-
yu—, andando por las vereta,® entregaban figuras, identificacién para ropas, tocados, ademds,
wak’as generales, significa que las poblaciones bajo mando de los incas, eran constantemente
reorganizadas de acuerdo con criterios fordneos, aunque es bien conocida la politica de respec-
to de las tradiciones locales, lo cual mds bien indicaria una organizacién social reactualizada
en sus vinculos con el poder inca a partir de una combinacién de procedimientos, general-
mente, entre el soberano inca y los curacas, como indica Martti Pirssinen: “Cuando los incas
subyugaban una provincia (usualmente un antiguo curacazgo), sus lideres se debian al gober-
nante, no al Estado. Este vinculo personal se fortalecia tanto gracias a valiosos regalos como
por relaciones de parentesco [...]” (Pirssinen, 2018: 518).

5 Esta fecha es aproximada de acuerdo al estudio y transcripcién que realizé Pierre Duviols en dos oportunidades: 1967 y
1984. Dice lo siguiente: “En cuanto a los destinos de la Iustruccion, la noticia de que Albornoz solicité poderes civiles
apoya la hipdtesis de que fue dirigida a un virrey y explica mejor que se trate en el titulo y en el texto de riquezas de
huacas y minas, ya que la posibilidad de encontrar tesoros —de los cuales el fisco tenia que cobrar su parte— no podia sino
excitar el interés de los funcionarios reales por el nuevo programa de extirpacién. Este factor financiero parece haber sido
utilizado por Albornoz como anzuelo para pescar mds ficilmente los titulos que anhelaba y, por lo tanto, el contenido
de la Instruccién estaria ligado estrechamente a la solicitud de 1584. Y si la Instruccién fue elaborada para servir de
argumento a la solicitud de 1584, es que debid ser redactada en este afio o pocos meses antes (Duviols, 1984: 173).

6 De acuerdo con Duviols (1984: 219), el término del castellano antiguo “vereta”, significaria “camino”.



i:Dowi IVACAS . V

DELOKHICAS

i]){QLOSiVACAS. o
(&

DELOSELL A0S

i -~ Y uilleapmata
i, ‘l\\: | |\‘
R P

43

IDOLOS IVACAS

DELOSAVID'VIOS

i L

17%

I DOLOSIVACAS

Figura 21: Dibujos de Guamdn Poma sobre las illas-idolos/waka en los cuatro suyus del Tawantinsuyu.
Fuente: Modificado Guamdn Poma de Ayala, 1936 [1615-1616]: fol. 266, 268, 270, 272.



44

En la Instruccion de Albornoz también se menciona una variedad de illas, por ejem-
plo, figuras diminutas de los propios incas, camélidos, aves sacras y otros elementos sagra-
dos que ellos mismos dejaban en adoratorios sagrados (wak'z). Las illas fueron elaboradas
en oro y plata, dos minerales sagrados: “Y a muchas guacas de las dichas ennobleci6 con
muchos servicios y haziendas y basos de oro y plata, y ofresciéndole[s] sus propias perso-
nas en figuras de oro o de plata y otras figuras de carneros y de otros animales y aves del
dicho oroy plata [...]” (Albornoz, 1984: 194; el resaltado es nuestro). Lo mencionado por
Albornoz, a partir de los testimonios orales en los espacios que visité y en donde aplicé su
labor extirpadora, deja entrever la entrega de illas e ispallas en los lugares sagrados o waka.

En cuanto a la funcién de estas illas, Albornoz menciona que, entre los gobernantes an-
dinos, servian para realizar juramentos y promesas —a la vez— como una especie de invocacién
de consejos a la illa en las decisiones que irfan a asumir (Albornoz, 1984: 194). También de
acuerdo a la misma versién de Albornoz, las illa otorgaban (en diferentes situaciones) cierta
proteccién a todos los que la portaban e invocaban su favor.

Profundizando un poco en la entrega de presentes como parte de las estrategias de sub-
yugacion incaica, también se entregaban illa, conocidas como “guaquillas™ (waka-illa), que
serfan piedras de diferentes colores, llamadas “auqui”.® La entrega de estas illas “auqui” por
parte de los incas a los curacas, significaria el establecimiento de un lazo familiar, el pacto de
vinculos politicos, ideoldgicos y religiosos entre incas y los curacas de las markas o ayllus, de
ahi que se entregaran en sitios sagrados o wak’as como Pachaqamak y Quricancha, tal como
refiere Albornoz. De esta manera se concretarfa una alianza de alta condicién social, cuasi
andloga al mismo rango de pertenencia de los incas. A este respecto, citamos el comentario de
Pablo Mignone (2015), en relacién con la interpretacién de estos donativos:

El simbolismo de estas miniaturas [estatuillas de camélidos], junto a las representaciones an-
tropomorfas [como de los incas], es tratado por antecedentes que pueden ser clasificados en
dos grupos: una visién politica que relaciona las manifestaciones materiales con los anhelos
de poder y los mecanismos de dominacién militar-burocritica de un imperio en expansion, y,
en contraste, una perspectiva antropo-légico-cultural, que trata del sistema de creencias y las
peticiones que se realizan por medio de la ofrenda (Mignone, 2015: 72).

Indudablemente, para la entrega de donativos ambas perspectivas ya fueron concebidas por
los incas y las culturas predecesoras. Lo politico subyace en el interés expansivo y geopolitico
del Tawantinsuyu mediante alianzas de dones o ayni; de otra parte, lo religioso se vincula a las
illas. En el caso senalado serfan illas de camélidos que poseerian una “voluntad propiciatoria”
de rebanos (Mignone, 2015: 72), al igual que en el caso de las aves, mediante las cuales se
busca la reproduccién y abundancia que, simbélicamente entendido, significaria riqueza y
prosperidad de los ayllus en su pertenencia al Estado Inca.

7 En relacién con el significado de “guaquillas” (wak'z-illa), segin el autor (anénimo) del diccionario quechua Arze y
vocabulario en la lengua general del Perii (s.a., 2014 [1586]), publicado en el contexto de la Instruccién de Albornoz, el
término “guaquillas” representaria a la dualidad en la concepcién de las culturas andinas manifestadas en la etimologia
del quechua: “huaquilla |waki-lla|. Apareados” (s.a., 2014: 106). El término “Apareados” se entiende de dos maneras:
“apareados. macantillan |masa-nti-llan|, y yanantillan |yana-nti-lla-n|” (s.a., 2014: 210). Ambos términos expresarfan
“magantin, magantillan |masa-nti-n, masa-nti-lla-n|. Dos juntos, iguales o apareados” (s.a., 2014: 124) y “yanantin
yanantillan |yana-ntin, yana-nti-lla-n|. Dos cosas iguales como guantes” (s.a., 2014: 180). As{, ambos términos sim-
bolizarfan, “par de dos cosas iguales. yanantillan |yana-nti-lla-n|, magantillan |masa-ntilla-n|, pacta pura |paqta-pural,

” (s.a., 2014: 313).

8 Segun el autor de Arte y vocabulario en la lengua general del Perd, el término “auqui” hace referencia a un “ilustre varén.
inca |inqa|, auqui |awkil|” (s.a., 2014: 282), que poseerfa un alto rango por su vinculo con la nobleza, “avqui [awki|. Sefior,
ditado [titulo nobiliario] de los incas” (s.a., 2014: 54).

cuscapura |kuska-pura

|»



45

Figura 22: Dibujo sobre el
entierro de un indigena del
Qullasuyu en un pukullu.
Fuente: Modificado Guamdn
Poma de Ayala [1615-1616]:
fol. 233.

Albornoz también menciona a las chullpas, es decir, los difuntos momificados de los
antepasados, curacas de ayllus, asi como de los incas, conocidos también como mallki; el autor
las identifica también como wak en el sentido de que representan el origen o linaje de cada
ayllu (panaca). Por eso serfan conservados embalsamados, resguardados en un sitio privilegia-
do, ataviados con finos vestidos, ademds de kerus en oro y plata, y reverenciados en ceremonias
especiales. Lo que llama la atencién de lo mencionado por Albornoz, es que algunas waka
llevarfan el denominativo genérico de yllapas.

Ay otros géneros de guacas que se llaman yllapas, que son cuerpos muertos embalsamados de
algunos pasados suyos principales, a los cuales reverencian y mochan. Esto no es mocha general
sino particular de la parcialidad o ayllo que desciende de los tales muertos. Gudrdanlos con mu-
cho cuidado entre paredes a ellos y sus bestidos y algunos basos que tenia[n] de oro y platay
de madera o de otros metales o piedras (Albornoz, 1984: 196; el resaltado es nuestro).

La explicacién de Pierre Duviols acerca de la atribucién que Albornoz otorga a las chullpa
como #lla o “yllapas”, es porque ellas poseerian una doble caracterizacién: como waka e illa,
a la vez.

Yllapa, en el sentido de momia epénima con su vestuario, vasos, etc., se aplicaba a los Incas
difuntos (Guaman Poma, 1615: 288; fol. 290). También se les llamaba ylla (illa) para sefialar



46

, . DELOS IViGAS
VTV

Figura 23: Adoracién del Inca y la
Quya en la pacarina de Tampu Tuqu.
Fuente: Guamédn Poma de Ayala, 1936
[1615-1616]: fol. 238.

una dignidad especial o “sanctificacion” (Cieza) por eminentes servicios pasados [...] y también
con el sentido de luz (illa) en relacién con el Reldmpago (illapa) o Sol [...] Illapa era pues, en
este caso, la momia del antepasado ilustre, con especial dignidad, guardada en una casa o en la
misma casa donde vivia la familia (Duviols, 1984: 219-220).

Los conocedores de las lenguas quechua y aymara, contemporaneos a Albornoz (Bertonio,
Gonzales Holguin y el autor de Arte y vocabulario en la lengua general del Perii), mencionan
que las cosas antiguas guardadas vendrian a ser illas y representarian elementos proveedores
de diversas necesidades como indicamos lineas arriba. Este tema también fue analizado por
Viviana Manriquez como aquello “que es necesario conservar y guardar ‘por muchos afos’
para obtener ‘riqueza’ y ‘ventura” (Manriquez, 1999: 109). Por lo tanto, la descripcién de
la chullpa como illa en Albornoz, se adecta al contexto de significacién y connotacién de las
culturas andinas, por la grandeza o protagonismo que en vida habria demostrado la persona.

Vinculado a la caracterizacién de las chullpa illa, Albornoz también hablard de las “pa-
cariscas”. Como sabemos, las pagarina son lugares de origen de los distintos ayllus o linajes y,
por esta condicidn, pueden asemejarse a lugares de energfa y centros generadores o lugares de
aprovisionamiento (#//a). Estas serfan descritas también por Albornoz:

Ay, como dixe arriba, el prencipal género de guacas que antes que fuesen subjetos al ynga te-
nian, que llaman pacariscas, que quieren dezir criadoras de sus naturalezas. Son en diferentes
formas y nombres conforme a las provincias: unos tenian piedras, otros fuentes y rios, otros
cuebas, otros animales y aves e otros géneros de drboles y de yervas y desta diferencia tratavan
ser criados y descender de las dichas cosas, como los ingas dezia[n] ser salidos de Pacaritambo,



47

Figura 24: Nifos elegidos como ispalla en el ritual
de la jatha katu (Ch'allapampa, Isla del Sol).

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

ques de una cueba que se dize Tambo Toco y los angaras y soras descender de una laguna llama-
da Choclo Cocha y desta manera todas las provincias del Pirt, cada cual de su modo aplicando
cualquiera de las cosas dichas a su nascimiento (Albornoz, 1984. 197).

En este sentido, el mismo Duviols aclara qué eran las pagarina: “La pacarina podia ser una
piedra, un manantial, un rio, una gruta, o un animal, un pdjaro, un drbol, etcétera” (Duviols,
1977:319). En todo caso, las reverencias y tributos que se hacian a estas waka-illa (las chullpa
o mallki y las pagarina) fueron muy importantes para la religién del mundo andino, pero
implicaba una localizacién fisica, por ende, estuvieron expuestos a la extirpacién de idolatrias
por parte de los espanoles. “Estos cultos, limitados a sus parcialidades, y localizados por na-
turaleza, ya que estaban ligados a la tierra, a la topografia, implicaban la existencia de idolos

fijos, inméviles [...]” (Duviols, 1977: 319).

Por otra parte, continuando con el texto de Albornoz, el término illapa tendria otro
sentido, esta vez vinculado con lo sagrado. “De este nombre de yllapa, hay otras guacas que
son los lugares donde caen rayos del cielo, y de tal manera reverencian estos lugares, que en
la casa que da el rayo, la cierran con todo lo que estd dentro y no tocan a ella ni se aprove-
chan della//” (Albornoz, 1984: 196). En este sentido, los lugares que tuvieron contacto con
el rayo serfan considerados lugares sagrados (waka). Se entienden asi porque fueron lugares
de manifestacién de Illapa (epifania),” por tanto, poseerian una connotacién divina. Por eso,
siguiendo a Manriquez (1999), la manifestacién de la divinidad Illapa activaria cierta forma

9 De acuerdo a las indagaciones de Hans van den Berg (1985), la divinidad Illapa tendria tres manifestaciones: el estruen-
do, el relimpago y el rayo.



48

de reverencia a la divinidad luminosa en los lugares de su manifestacién que mutaria a ser algo
sagrado con atributos y poderes vinculados a lo sobrenatural.

Bajo este denominativo de illapa, de acuerdo a Albornoz, también se caracterizaria a los
nifios gemelos o que tuvieran alguna marca en partes del cuerpo, lo cual seria sefal de asocia-
cién con la divinidad Illapa:

También llaman yllapa a los nifios gemios que salen dos 0 més de un vientre y los suelen sacri-
ficar a los rayos y truenos diziendo son sus hijos. Y a todas las criaturas que nascen con alguna
monstruosidad o diferenciado a los demis las suelen sacrificar a sus guacas, aunque la diferencia
sea s6lo en tener muchos remolinos en el cavello de la cavega; que si nacen con los ojos travados,
o las manos o pies con mds o menos dedos o con otra lesién en los demds miembros, hazian —e
creo hazen— el dicho sacrificio dellos a los dichos rayos llamado[s] yllapa; y los he yo castigado
en mis visitas a muchos (Albornoz, 1984: 196).

Actualmente, las personas nacidas con este tipo de marcas, contintian teniendo la connota-
cién de poseer algin tipo de vinculo con la divinidad del rayo, y se las consideran que son me-
dios de comunicacién adecuados para entablar algin tipo de vinculo sobrenatural. Por ello,
se cree que son los elegidos y, de adultos, asumen determinados roles, como maestros yatiri,
amawta, entre otros. En las comunidades de la Isla del Sol del lago Titicaca, los nifios elegidos
con algin tipo de marcas son considerados como i#spalla y, generalmente, son convocados
para realizar rezos a las divinidades andinas y cristianas en determinadas ceremonias rituales
correspondientes al ciclo agricola del lugar. En tal sentido, a partir de las observaciones de
Albornoz podemos inferir que las caracteristicas sagradas de los nifios pervivieron a lo largo
de los siglos, aunque cambiaron las funciones de estos.

Albornoz también describe a las illas mineras o illa mama en el sentido de que son
“guacas” a quienes se las reverencia y “mocha” (muchanal challana) para la generacién de mi-
nerales sagrados en los siguientes términos:

Han escogido las mds hermosas piedras de los metales y los han guardado y guardan y los
mochan llamdndolas madres de las tales minas. Y, primero que los vayan a labrar, el dia que
han de travajar, mochan y beven a la tal piedra llamédndola mama de lo que travajan. He
descubierto muchos dellos en todas las partes donde hay minas, en tierras de Guamanga

(Albornoz, 1984: 195).

Esta tradicién de reverenciar las 7/la mama como parte importante para la produccién de mi-
nerales, es una tradicién que pervivié a lo largo de los siglos en los centros mineros. Hoy en
dia también se reverencia a la i/la que se encarga de generar los minerales, ademds, que se la
invoca para la proteccién ante posibles desastres o escasez de aquellos: el Tio de la mina, ente
que surge a partir de explotacién masiva de minerales desde el periodo colonial.

Vinculado a las illas y sus variadas caracterizaciones, Albornoz también hace referencia
a las ispalla, entendiéndolas genéricamente como wak’as. Como se menciond lineas arriba, las
ispalla son consideradas seres sobrenaturales, protectoros y multiplicadoros de los alimentos
vegetales (maiz, papa, oca, entre otras), que en la naturaleza se manifestarfan a partir de rasgos
sobresalientes como las papas unidas a otras mds pequenas, entendidas como sus crias. Tam-
bién habla de papas con varios ojos o tamafnos prominentes, las ocas con dos o tres cabezas
(taracha), las cuales son veneradas como divinidades reproductoras, esencias germinadoras.
De igual manera, se consideran ispalla a los primeros alimentos de la tierra que se extraen
antes de la cosecha con la finalidad de guardarlas para la préxima siembra. Por ejemplo, en la



49

Figura 25: Monolito Ponce sosteniendo un
tumi'y una tableta, probablemente de wilkana.
Fuente: Fotografia de Edwin Usquiano.

actualidad la ceremonia de la jatha katu, que se realiza cada 2 de febrero en las comunidades
de la Isla del Sol. Asi lo hace notar Albornoz en 1584:

Ay otros géneros de guacas, a quien reverencian y sirven con mucho cuidado, que son de los
frutos primeros que coxen de alguna tierra que no fue sembrada. Escoxen el mds hermoso fruto
y le guardan y, a semejanga dél, hizieron otros de piedras diferentes o de oro o plata, como una
magorca de maiz o una papa y les llaman mamacara y mamapapa; y asi a los demds frutos y en
esta forma de todos los minérales de oro o plata o azogue que antiquisimamente se han descu-

bierto (Albornoz, 1984 [1584]: 195).

Tal es la reverencia que se realiza a los primeros alimentos de la tierra o a las que poseen rasgos
sobresalientes. Albornoz menciona que se emplean metales preciosos (oro, plata, cobre) para
reproducir sus formas, por lo que ellas son consideradas ispalla, a las cuales se les denominaria
mamasara, mamachuqi. Contempordneamente, Alb6 (1988) menciona: “Uno de los nombres
mds sugerentes para referirse al espiritu de la produccién agricola es Mama Ispalla (ispa me-
llizo, e illa). Se aplica sobre todo al espiritu de la papa y, por extensién, de lo que se produce
en el mismo terreno en los anos siguientes del ciclo rotativo” (Albd, 1988: 13). Este mismo
autor, acota mds adelante, “el aymara ve en cada producto agricola y en cada animal a un ser



50

Gl N B e i N i
Figura 26: Ch'alla de illas e ispallas en la actualidad (Calvario de Copacabana).

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

vivo y venerable con el que establece didlogos a los que adorna, ofrece coca y tragos para que
se sirvan y a los que besa reverencialmente” (Albg, 1988: 13).

Albornoz también informa sobre otra variedad de ispalla, que en todo caso serian plan-
tas alucinégenas-psicoadictivas o plantas medicinales, esta vez, referido a la willka, que ya se
utilizaba en la cultura Tiwanaku:

Tienen otro género de guacas que llaman uilcas, que aunque la uilca es un género de fruta
pongonosa que nasce y se da en los Andes tierra caliente, de hechura de una blanca de cobre de
Castilla, ctiranse y ptrganse con ella y se entierran con ella en las mds provincias deste reino. Ase
de advertir que unas figuras como carneros de madera y piedra y [que] tienen un hueco como
tintero, ques donde se muele esta uilca, se a de procurar buscar y destruir. Lldmase el tintero uil-
canay la adoran y reverencian. Es esta uilcana hecha de muchas diferencias de piedras hermosas
y de maderas fuertes. Tienen fuera desta uilca, otros muy muchos géneros de medicinas que les

llaman uilcas, en especial de purgas [...] (Albornoz, 1984 [1584]: 200).

De esta cita interesa destacar los objetos que servian para la inhalacién de las moliendas
de semillas de la willka, que serian unas tabletas identificadas por Albornoz como “tintero
uilcana”. Este habria sido motivo de devocidn para las distintas culturas andinas, quizd debido




51

a su elaboracién en distintos tipos de materiales, ya sea madera, piedra o hueso de llama, pero
también por el grado de trance que les permitia alcanzar en diferentes ceremonias rituales, por
lo cual estaban incrustadas con metales luminosos, los cuales —entendemos— permitian una
transferencia de energias ligadas a la divinidad Illapa.

Albornoz también habla acerca de las distintas representaciones en miniatura o illa
de los “animales de la tierra”, camélidos (entendidas como wywalla, aunque este término es
inusual en las ceremonias andinas, pero no tan ajena a las labores cotidianas), y su adoracién
en distintos rituales. Lineas arriba mencionamos cémo el autor extirpador describia que los
incas y curacas dejaban o depositaban, en lugares sagrados como las wak’as o entre las mismas
chullpas de sus antepasados, figuras de camélidos y aves. Estas representaciones generalmente
fueron hechas en minerales como oro, plata o cobre. Pero también se adoraban las piedras
bezoares de los camélidos, las cuales crecen en el estémago de los mamiferos. Estas poseerian
connotaciones sagradas para los andinos por las atribuciones de seres protectores y medicina-
les que tenian y atin conservan. Al respecto, Albornoz menciona:

Y ansimismo en los ganados de la tierra que llaman llamas, se hallan unas piedras que nosotros
llamamos besares, que en algunals] dellas hay piedras de grandor y pesso; a éstas las han guarda-
do y guardan donde hay ganados de la tierra y las mochan / / con mucha reverencia llamédndolas
yllas llamas. He hallddolas en muchas provincias donde tienen ganados y hécholas quemar,
porque usan de muchas supresticiones con ellas y crehen que, mochando a esta piedra, ninguna
oveja abortard, ni subgedera mal a ninguno de sus ganados ni le dard carache, que es un género
de sarna que le da al ganado de la tierra. Y después que nosotros hazemos caso dellas, las guar-
dan, y mds las grandes que las pequenas, que las pe[que]fas que hallan con facilidad las dan,
no saviendo la virtud que tenfan. Quemé muchas petacas dellas que descubri publicamente en

plagas de muchas provincias deste obispado (Albornoz, 1984 [1584]: 195-196).

Décadas posteriores a Cristobal de Albornoz, hubo otros cronistas que también describieron
las précticas andinas dedicadas a las illas e ispallas, mismas que fueron registradas de manera
general. Asi, en 1621, Alonso Ramos Gavildn, escribi6 la obra Historia del célebre santuario de
nuestra senora de Copacabana y sus milagros e invencion de la cruz de Carabuco (2015 [1621]).
En esta obra describe el culto vigente a las illas e ispallas en proximidades a Copacabana, en
Qurpawasi, principalmente en los cerros elevados (waka apachita), tal como actualmente
ocurre sobre la cima conocida como el Calvario de Copacabana.

De acuerdo a Ramos, serfa en octubre, conocido como omarayme punchayqui, que se
realizarifa el culto a las i/la, sobre todo para solicitar lluvias para la siembra y el ganado. Men-
ciona al respecto:

También usaban poner sobre unas penas unos idolillos de sapos y otros animales inmundos, cre-
yendo que con aquesta cerimonia alcanzan el agua que tanto deseaban. Esto noté en el pueblo
de Corpaguasi (que es un agregado de muchas naciones y anexo de clérigos y religiosos de mi
orden), donde los alcaldes omasuyos (que estdn sujetos a nuestros religiosos) prendieron a
unos indios pastores yanaguaras, porque hallaron que apacentando ganados, tenian en su
poder unos idolillos de barro y piedra de figuras de sapos y carneros y algunas sabandijas
que guardaban en la falda de un cerro. Estos idolillos vinieron a mi poder y publicamente los
hice quemar, y a los idélatras castigar. Esto fue el ano de 1617 (Ramos, 2015 [1621]: 233-34,
el resaltado es nuestro).

Asi describe Ramos la vigencia de illas e ispallas guardadas en lugares sagrados (wak’as o
apachetas) por parte de la poblacién local, cuyo fin fue la proteccién de las plantas y anima-



52

les, ademds de la solicitud de lluvias en un contexto de plena persecucién y extirpacién de la
religién andina. Mds concretamente, “la ritualidad de las illas en Copacabana tomé un matiz
mucho mds sagrado por encontrarse alli el idolo de Copacabana que estd relacionado con la
fertilidad y la crianza del agua. Por eso, hasta la actualidad Copacabana posee ese cardcter
sagrado como espacio reproductor de vida mediante la celebracién de illas de animales, ali-
mentos y bienes materiales” (Uturunco et al., 2022: 26).

El mismo ano que Ramos Gavildn publicé su crénica, cerca de la costa del Perti y espe-
cificamente en el Arzobispado de Lima, el misionero y visitador de idolatrias, Pablo Joseph de
Arriaga, publicé la crénica Extirpacion de la idolatria del Piru (2023 [1621]), la cual denuncia
las entonces vigentes pricticas religiosas de los andinos a pesar de su conversién al cristia-
nismo. En esta crénica, Arriaga analiza una serie de casos de idolatria: quiénes la practican
y cudndo, asi como la recomendacién de “los medios para desarraigar la idolatria”. Arriaga
resalta la accién del doctrinero y extirpador de idolatrias Francisco de Avila, a quien reconoce
como el “descubridor” de las idolatrias.

En lo tocante al tema de las illas e ispallas, Arriaga comenta al accionar de Avila, quien,
al identificar diversas “idolatrias”, habria aplicado una serie de castigos a los propagadores de
idolos en la plaza principal de Lima como una muestra de escarmiento. La vigencia de los
idolos se hacia visible en diferentes figuras zoomorfas o antropomorfas (illas).

[...] de suerte que se vino a entender cudn en su punto estaba entre los indios la idolatria,
trayendo mds de seiscientos idolos, muchos de ellos con sus vestiduras y ornamentos de man-
tillas de cumbi muy curiosas en proporcién a los mismos idolos, que los més eran de piedra de
diversas figuras y no muy grandes. Y no hay que admirarse que en cosas tan pequefias recono-
ciesen deidad los indios. Porque es cosa cierta y averiguada que estas figuras y piedras son
imdgenes y representacién de algunos cerros, de montes y arroyos o de sus progenitores y
antepasados, y que los invocan y adoran como a sus hacederos y de quien esperan todo su
bien y felicidad; digo la temporal y visible, porque de la espiritual y eterna, como tienen poco
o ningln aprecio, ni la esperan ni lo piden cominmente [...].

”"De estos idolos se hizo un auto publico en la plaza de esta ciudad de Lima, convocando para
él [a] todos los indios de cuatro leguas alrededor. Hiciéronse dos tablados, con pasadizo del
uno al otro. El uno de terrapleno, y en él mucha lefia, donde iban pasando los idolos y todos
sus ornamentos y se arrojaban en la lena. Donde también estaba amarrado a un palo un indio
llamado Hernando Paucar, grande maestro de idolatria y que hablaba con el demonio, natural
de San Pedro de Mama, a quien en todos sus contornos tenfan los indios en mucha veneracidn.
Y después de haber predicado a este acto el dicho doctor Avila en la lengua general de los indios,
estando el senor virrey asomado a su ventana, de donde se veia y ofa todo, se publicé la senten-
cia, y azotaron al dicho indio y se pegé fuego a la lena donde estaban los idolos (De Arriaga,
2023 [1621]: 224-225, el resaltado es nuestro).

Avila, sobre las denuncias del uso de idolos para la “idolatria”, menciona tres casos:

Proseguimos adelante a otros pueblos de la Doctrina con la visita, y en San Damian, que es el
pueblo principal, tenia yo noticia, avia tres, o quatro Idolos muy celebrados, y servidos, el vno
llamado Llaccayhuancupa, que era vn pellejo de Osso, otro Macauisa, y otro Qquellccasccassu;
y como los indios echaban de ver, que les auian aprouechado poco sus acusaciones, estaban te-
merosos de mis diligencias, y yo muy aduertido de hazerlas, para que los descubriessen estando
alli el Visitador; porque diesse autoridad al hecho, llamé a los que llamauan Sacerdotes destos
Idolos, y con arte les moui, a que los descubriessen, y el Visitador les prometio perdén si lo
hazian: dixeron estaban escondidos dos leguas de alli; yo fuy alld con los Ministros del Visitador



53

wacalifcacona- prow cam cuna
mav ka amaparadyun. f&?nbu

T Foehwn win gud ¢
ug};;ﬂ 1 ma

Figura 27: Tupa Inka

hablando con los idolos,

wak’as o illas, que se en-
cuentran al pie de un cerro.
En la cispide podemos ver
la illa Wanakawri.

Fuente: Modificado de
Guamidn Poma de Ayala,
1936 (1615-1616): fol. 261.

[...]. Estaban estos Idolos en unas brefias casi inacessibles; sacamoslos, y era el dicho prllejo de
Osso, y una punta de lansa de cobre, gravada de diversas labores, y una pedrezuela azul:
Referir, porque eran estos Idolos seria diuertirme mucho: venimos con ellos al pueblo muy con-
tentos de auerlos sacado, y quedé muy dispuesta la materia para adelante: Fuesse el Visitador,
y yo me quedé muy solicito de no perder la ocasion (Avila, 1648: 66, el resaltado es nuestro).

Fuyme a mi casa como las siete de la manana, y dentro de media ora, fueron tantos los Indios,
y Indias, que acudieron con sus atadillos de sus Idolillos, Lares, y Domesticos, que fue forsoso
cerrar la puerta y que entrassen por quenta, para escriuir el nombre de cada vno. Exhibieron
hasta medio dia mas de ducientos, y a la tarde otros tantos, llorando, y clamando, y pidiendo
confession. Cosa de gran maravilla la eficacia, con que Dios los toc6, con esta muerte, y milagro
patente, y a la vista de vn pueblo entero, semejante al que referi del Indio o mi capitulante, que

sucedié en Santiago de Tumna (Avila, 1648: 70).

Es importante destacar unas lineas sobre el 7//a idolo del P’unchaw, considerada como una di-
vinidad entre los incas. Existen muchas informaciones de la tradicién oral y escrita (crénicas)
que hablan del valor de illas e ispallas utilizadas en el Imperio Inca, principalmente aquellas
que fueron representadas como imdgenes del Sol, cuyas funciones son de intermediacién con
la divinidad solar o de proteccién hacia el imperio. Como apunta Mariusz Ziétkowski (1994),
cada panaca real inca habria tenido distintas divinidades, pero fundamentalmente eran dos



54

waka | illa habrian poseido preeminencia en torno a los linajes de Viracocha Inca y Pachakuti
Inca: Wanakawri y P’unchaw, respectivamente.

Zidtkowski (1994) menciona una disputa simbdlica en las élites incaicas en el culto a
las wak'a lilla, a partir del ascenso al poder del Inca Pachakuti, aproximadamente desde 1438:
“[...] el ‘idolo Guanacaure’ era el principal objeto de culto de los incas antes de la reforma
promovida por Pachakuti Inka Yupanki, a efecto de la cual fue instituido el culto de nuevas
representaciones del Sol, particularmente de Punchaw” (Ziétkowski, 1994: 346). A partir de
este inca, la imagen de P’unchaw habria tenido una mayor incidencia en las diferentes festivi-
dades y rituales, relegdndose la influencia de la i//a Wanakawri, que también estaria vinculada
con la representacién al Sol. En este sentido, P’unchaw representaria al Sol como divinidad
principal en el nuevo orden de gobierno. De acuerdo a Pierre Duviols (1977), el cronista
jesuita Antonio de Vega escribi6é una obra sobre los jesuitas en el Pert hacia 1590, en la cual
contaba la vigencia del idolo/#/la del P’unchaw entre los incas a partir de las descripciones que
sus colegas doctrineros habrian ido recopilando entre aquellos descendientes de aquellos que
se refugiaron en Vilcabamba, asi como los que quedaron en el Cusco. A partir de esto, Duviols
menciona que los datos que proporciona Vega en su crénica serfan los “mds detallados” sobre
la descripcién de la illa P’unchaw:

En ninguna cosa dejaron mds memoria de su gran poder los Incas como en la mole y grandeza
de estos edificios y de los de Coricancha, que era el templo del Sol [...], el principal Idolo, a
quien adoraban los Incas sefiores de esta tierra y todos sus vasallos, llamado el Punchau, por el
cual nombre querian significar el sefor del dia, y el hacedor de la luz y del sol, y estrellas y de
todas las cosas [...], el gran Punchau estaba en una capilla de mejor fébrica, y adorno que todas
las demds; era de oro finisimo fabricado en figura humana en forma de Inca, estaba asentado
en una silla, o sitial, que los indios llaman hana, toda de oro sélido y finisimo, horadadas las
orejas y en ellas los orejones, o zarcillos que hasta hoy dia vemos que traen los indios principales
y descendientes de Incas: tenfa su corona y borla al modo que usaban los reyes de acd y al que
ahora usan los indios, los que llaman Ilautus, quitada la borla colorada, porque esa es insignia
real; por las espaldas y hombros le salian unos Rayos de oro macizo, y lo que mds admira, en la
composicién o fibrica de esta Idolo, era que en medio de la silla o hana estaba como una pina,
o pan de aziicar, cuya punta se encajaba por las partes inferiores en las entranas o intestinos del
idolo, y esta bola, al modo de pina o pan de azicar, estaba compuesta de los higados y corazo-
nes quemados y convertidos en polvos y cenizas de los Reyes Incas que habian muerto, e iban
muriendo, cubiertas y guardadas, por encima con una capa de oro fino.

"Tenia el Idolo a los dos costados, como en guarda y defensa, dos Sierpes de oro (que son las
insignias y armas, fuera de la borla, que tomaron los Reyes Incas) y dos leones bien formados,
también de oro y de todo este tan notable aparato, duran hasta hoy dia algunas reliquias; y lo
mis soterraron los indios en sus huacas o adoratorios, y los espafioles en la conquista cogieron
todo lo que pudieron, y buena parte se ha enviado a Espana y se ha tragado la mar (Vega; citado
en Duviols, 1977: 170-171).

Indudablemente, ante situaciones existenciales de crisis culturales como fue el escenario
de la invasién espafiola en territorio tawantinsuyano en 1532, se buscan explicaciones
de esos acontecimientos en diversos 4mbitos, por ejemplo, en el rol de las deidades cos-
mogdnicas que marcaron las cadencias del gobierno y la realidad de la diversidad de sus
habitantes. Asf, el rol de las illas como seres protectores y criadores de vida, se convierten
en entidades de importancia fundamental para el devenir colectivo. Un claro ejemplo de
esto es el rol que debieron asignarle a la 7/la P’unchaw entre los descendientes incas refu-

giados en Willkapampa.



55

En la rebelién aymara ocurrida en el territorio del Qullasuyu en 1781 y liderada por
el caudillo aymara Julidn Apaza (Tupac Katari), se muestra una situacién muy compleja de-
bido a la variedad de grupos aymaras unidos en torno a la rebelién contra las autoridades
espafolas. De acuerdo a testigos presenciales que describen la rebelién —a modo de diarios—,
podemos entender el rol que cumpli6 la religién nativa, pero también la catélica, la cual habia
ido ganando terreno en los Andes. En este marco, interesa mencionar la importancia de un
portavidtico o portarelicario que manipulaba Tupac Katari a modo de illa, y el valor que le
asignd a la misma como un mecanismo mediante el cual las divinidades se comunicaban con
él. Al respecto, Maria Eugenia del Valle en Historia de la rebelion de Tupac Catari 1781-1782
(2017), con base en un informe del padre agustino Borda, considera:

Julidn Apaza detentaba sin ambages toda la autoridad, adjudicindose contactos misteriosos
con el mds alld, asi como con Dios mismo, quien ‘le hablaba’ a través de un espejo o de un
portavidtico. En efecto, el agustino Borda también narra que el caudillo se habia hecho cons-
truir un toldo de 20 a 25 varas de largo, para utilizarlo como capilla; alli estaba colocado el

Figura 28: Escultura de Tupac Katari en la comunidad Chinchaya del municipio de Ancoraimes.
Fuente: www.gobernacionlapaz.gob.bo



56

Santisimo Sacramento con ‘varias imdgenes y un érgano extraido de las iglesias parroquia-

les’[...]” (Del Valle, 2017: 78).

Citando directamente el informe del agustino Matias Borda, asi como el Diario del alzamiento
de indios conjurados contra la ciudad de Nuestra Senora de La Paz 1781 (1981), del oidor Tadeo
Diez de Medina, Del Valle complementa:

[...] hacia sacar del bolsillo un cajoncito de plata, que siempre cargaba el cual abierto un
tanto, miraba adentro y al punto lo cerraba, y también de cuando en cuando se lo aplicaba al
oido, dando a entender a todos que segtin lo que se le comunicaba por medio del cajoncito,
todo lo sabia y no era capaz de errar en la prosecucién de su empresa; pues ain llegaba a
proferir que el mismo Dios le hablaba al oido [...] (Borda (1781); citado en Ballividn y Roxas
(1872); citado en Del Valle, 2017: 78).

A partir de estas consideraciones, podemos explicar que la cohesién entre grupos que sostenia
Tupac Katari, asi como la conduccién de las diferentes estrategias bélicas, estuvo vinculada a la
ritualidad en el uso de la caja #//a de plata, misma que habria complementado su rol de lider y
preceptor de la rebelién. Con esto no pretendemos reducir el rol del caudillo, sin embargo, el
uso de la i//a tuvo que alimentar cierto tipo de halo de misticismo, asi como la sostenibilidad
de la resistencia. Otra anécdota referida a la vigencia de las illas e ispallas entre los andinos la
presenta el explorador estadounidense Adoph Bandelier cuando visité Bolivia a fines del siglo
XIX. En su estadia en la Isla del Sol, Bandelier menciona la visita de un originario kallawaya,
el cual, al igual que los pertenecientes a su cultura, tenfan la reputacién de sanadores itine-
rantes por sus conocimientos herbolarios. Los kallawayas, a decir de Bandelier, caminaban
cargando una bolsa de yerbas, las cuales iban vendiendo para todo tipo de enfermedades.
Al respecto, Bandelier describe lo que observé en la Isla del Sol en su conversacién con un
kallawaya en referencia a las yerbas e illas que cargaba:

No hay duda de que el Callahuaya tenia otras medicinas, mds eficaces y con seguridad indige-
nas, pero tuvo cuidado de no mostrarnos estas tltimas [...] y este parece ser el principal tesoro
con el cual los Callahuayas hacen su negocio —tenfa, para vender, una porcién de amuletos
hechos de alabastro blanco. Se dice que este mineral es abundante en la regién de Charazani,
donde aquellos tienen su hogar. Compramos los que nos mostrara y todos fueron remitidos
al Museo. Uno de ellos representa un caracol, otros pufios apretados, los mismos que se dice
producen alegria y dan riqueza. Todos estaban untados con cebo de llama: ‘untd’, la misma
sustancia que es indispensable para los encantamientos. Otros accesorios eran adornos de papel
de oro y plata, y frejoles rojos y negros. Estos fetiches se venden no sélo a los indigenas (y quizd
menos a éstos), sino a los mestizos, y aun a los blancos, a veces, la fe en las curaciones y dotes
sobrenaturales de los Callahuayas es muy comun y profundamente arraigada en todas las clases
de la sociedad, aunque rara vez se confiesa esto.

”No pudimos ver por cierto otros fetiches que los que los callahuayas creyeran poder mostrar-
nos sin peligro alguno y no los mds interesantes. Estos tltimos se llaman particularmente ‘mu-
lIv’, y son de antiguo origen y uso. La palabra es quichua, pero ha sido adoptada en el idioma
aymara. Un mullu es generalmente una figura animal, como el que usaba Manuel Mamani en
las ceremonias que precedieron a nuestras excavaciones. Es ‘bueno’ para muchas cosas y los Ca-
llahuayas también venden, aunque de ocultas, figuras humanas. Mandamos al museo una pe-
quena, encontrada en las faldas de Titicaca [...]. Cuando mostré esta figura a uno de los brujos
de la isla, sus ojos brillaron y expreso un gran deseo de poseerla, diciendo: iSi fuera Callahuaya
valdria muchisimo!’. Esta afirmacién significativa nos dié pie a que lo que interrogdramos con
cautela, y asi averiguamos que los fetiches con formas de hombres o mujeres, todavia estdn en
uso. Ademds, descubrimos que, mientras los amuletos blancos servian para fines buenos, los



callahuayas posefan negros, o a lo menos de piedra de color oscuro, que se empleaban para la

brujeria maligna (Bandelier, 1914: 225-227).

Merece la pena analizar esta cita extensa por cuanto permite constatar la vigencia de varios tipos
de illas utilizadas por los kallawayas. Por un lado, el uso de las illas de alabastro, que poseen di-
ferentes formas y representaciones, utilizados para atraer la buena suerte como se verd en la des-
cripcién de este Catdlogo. Pero también se menciona el uso de “adornos” de papel de oro y plata
como menciona Bandelier. Asumimos que se trata de figuras hechas en untu o grasa de animal,
las cuales son forradas con pan de oro y pan de plata; actualmente se usa en las mesas rituales.

Lo que también llama la atencién es el empleo de los wayrurus, frutos de una planta
tropical, como i//a para la reproduccién, generador de abundancia. Por tradicién se considera
que los wayrurus deben guardarse envueltos y protegidos en algodén, pensando que asi gene-
rardn crias. También el uso de las figuras humanas en mullu es descrito por Bandelier, con la
finalidad, dice, de celebrar rituales benéficos y maléficos. Este recorrido, que se hizo sobre el
proceso histérico de las illas e ispallas, traté de presentar un desarrollo, por un lado, escultéri-
co, procurando comprender la confeccidn de las illas, asi como su simbologfa y funcionalidad,
pero también las distintas maneras de su uso ritual/social inherente a los ayllus prehispdnicos.
Sin duda, son temas abiertos a futuras investigaciones que puedan llenar vacios en la presente
investigacién que, en este sentido, pretende ser una orientacién inicamente.

A partir de lo anterior, en los siguientes acdpites presentaremos una descripcién de pric-
ticas contempordneas o etnogréficas de celebraciones rituales vinculadas a las illas e ispallas.

-
A
%
N

D ’
RN e

LS

Figura 29: Wayruru y kuty kuty, illas para la reproduccién.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.



R S

Fotografia 3: Familia en la festividad de Alasita en el
Calvario de Colquechaca (18 de septiembre de 2023).
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

-——






60

Vigencia, espacialidad
y temporalidad de illas e ispallas

A continuacién presentaremos una descripcién de celebraciones a las illas e ispallas a partir de
observaciones sobre las practicas rituales para la crianza mutua de los seres, de los alimentos,
de los animales, de las mesas rituales de salud u otras, y también un retrato de la Alasita que
se desarrolla en la ciudad de La Paz y otras localidades. En todas estas ceremonias, las prota-
gonistas principales son las illas e ispallas y marcan la orientacién de las celebraciones rituales
como en el caso de Colquencha, Marquirivi, Copacabana, Santiago de Huata, Chingani Alto
y Ch’allapampa, en la Isla del Sol.

lllas e ispallas en ceremonias
rituales para la crianza de alimentos

Octava sata'® en Colquencha

En primer lugar, en relacién con las ceremonias rituales agricolas, el uso de illas e ispallas es
permanente. Un primer caso es el que se presenta en la poblacién de Colquencha y Marquirivi,
dos poblaciones vecinas del municipio de Colquencha, provincia Aroma del departamento
de La Paz. La festividad Octava sata, también conocida como Octava de la Asunta, es una ce-
lebracién dedicada a la siembra simbélica de las ispallas de la papa, generalmente realizada el
21, 22 y 23 de agosto, a los ocho dias de la fiesta principal del pueblo (el 15 del mismo mes).

La celebracién de la Octava sata es una manifestacion cultural, probablemente de ori-
gen prehispdnico, y hace alusién al ritual de la siembra de la papa a partir de las chugi ispalla.
Como se menciond, se realiza a los ocho dias después de la celebracién a la Virgen de la
Asunta'! (14, 15 y 16 de agosto), y es un evento profundamente arraigado en la tradicién y la
religiosidad de la comunidad local. La Octava sata forma parte de una serie de actividades re-
ligiosas catélicas que comienza semanas antes con la decoracién de las calles y la organizacién
de actividades culturales y religiosas. Son los familiares del preste,'* quienes se retinen para
limpiar y adornar la iglesia principal, lugar donde se llevardn a cabo las principales ceremonias
religiosas. Nuestro interés estd centrado tnicamente en la Octava saza debido al cardcter origi-
nario de la festividad que se realiza como corolario a la fiesta del pueblo y con la participacion
de autoridades originarias.

Esta celebracién se la realiza por varios motivos. Por un lado, marca el inicio de la época
de siembra en el municipio de Colquencha, es decir, el cultivo y crianza de los alimentos,
principalmente de la papa. Por otra parte, la festividad permite lograr un prondstico para la
mejor época de la siembra, para lo cual se recurre a la interpretacién de los tubérculos. Dicha
prediccién proporcionard a los comunarios un indicio de tiempo para saber cudndo empezar

10 El término sata es un derivado aymara de satania que significa “sembrar”. En este caso el significado de la Octava sata es
la representacién de la siembra.

11 LaVirgen de la Asunta es una imagen religiosa conocida como la patrona de “la iglesia de abajo” en Colquencha, siendo a
quien le rezan cuando se realiza alguna actividad ritual-ceremonial para que la misma se realice sin ningtin inconveniente.
Se puede interpretar como “pedir la bendicidn” a la virgen realizando el ritual religioso y anadiendo otro tradicional de
la costumbre llevada a cabo en Colquencha.

12 El preste es una figura que se designa para cada festividad (en algunos lugares es un cargo anual), que consiste en estar
a cargo de la organizacién del evento, es decir, conseguir a las personas que representardn las actuaciones-rituales que se
realizardn durante esos dias, contratar a los musicos que amenizardn el ambiente (al inicio, durante el recorrido y cuando
finalice la festividad), obtener los elementos necesarios para los rituales (en el caso de la Octava sata se solicitard el em-
pleo de dos toros para el arado, indumentaria necesaria y otros elementos para la interpretacién del ritual), preparar la
alimentacién de los musicos y los actores principales.



61

—
e —
“— g
(e ——
——
C——

i -.‘ . ) *

| "" \

L o
/ e 1*' pios
L "

o {9 ) |
A M
f f l",.a?".
i

Figura 30: Procesion de la Virgen de Asunta por las cuatro esquinas de la plaza de Colquencha.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

con la siembra de la papa con el fin de obtener buenos alimentos durante la época de cosecha,
evitando de esa manera tener malas recoleccciones.

El segundo y tercer dia de la Octava sata es muy importante, por cuanto se realizan ac-
tuaciones de siembra en un espacio definido por las autoridades originarias, luego, actuacién
de siembra, cuidados y cosecha de la papa en la casa del preste. El primer dia es considerado
mds como la vispera a la Octava sata bajo la coordinacién de las autoridades originarias y pa-
santes de la fiesta principal del pueblo.

En este primer dia, el 21 de agosto, el ritual inicia mediante la festividad de la Vispera,
la cual consiste en una formalidad con el preste. Usualmente, los habitantes de Colquencha
no suelen aceptar el cargo de preste debido al arduo trabajo, aunque sobre todo no lo hacen
por el gasto econémico que conlleva. Sin embargo, la formalidad y parafernalia publica inten-
ta motivar a los habitantes a ofrecerse como el preste de la préxima festividad.

La celebracién continda el 22 de agosto, dando comienzo mediante una procesién
religiosa en la iglesia cercana a la Plaza Central de Colquencha cuando la lakita' recoge al
preste para posteriormente dirigirse a aquella a continuar la procesién con el acompana-

13 La lakita es un conjunto de musica que se encarga de amenizar el ambiente con flautas de pan. Generalmente estd com-
puesta por los mismos comunarios.



62

Figura 31: Musica autdctona de lakita en el frontis de la iglesia de Colquencha.
Fuente: Fotograffa de Ireneo Uturunco.

miento de cuatro mujeres que se encuentran cargando una imagen de la Asuntaa la que
denominan Octava Mama. La procesion va encabezada por la lakita, quienes tocan la pieza
musical tres veces para animar el entorno, mientras detrds vienen algunos comunarios car-
gando la imagen de la Asunta, acompanados por las autoridades comunales. Por tltimo,
continda la banda musical constituida en su mayoria por los residentes de Colquencha,
quienes se encargan de tocar los instrumentos.

En este segundo dia de la Octava saza, al ritmo de la masica ritual de la lakita, esta se
encarga de recoger al preste, iniciando su recorrido desde la Plaza Central de Colquencha
hasta llegar a la vivienda de aquel mientras interpretan canciones, amenizando el ambiente.
Una vez que llegan a la casa del preste, se retiran regresando a la plaza central de Colquencha
y continuar asi la celebracién mediante la Danza de los mallkus. Se dard continuidad a la
festividad con los presentes promediando las nueve de la noche como modo de protocolo.



63

Figura 32: Arco de viveres armado como presente para un preste en Colquencha.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

Algunas personas deciden retirarse conforme concluye la noche, mientras otras contintian con
el consumo de bebidas alcohdlicas, generalmente hasta la medianoche.

Mis tarde, a la una de la tarde, se le conceden al preste algunos regalos, los cuales son
denominados arcos, usualmente ofrendados por los cufiados o familiares lejanos como una se-
fal de agradecimiento por el arduo trabajo realizado durante todo el proceso de la actuacién,
desde la obtencién del material necesario para llevar a cabo el ritual, hasta la consecucién de
los intérpretes que representardn el papel que se les designe. Estos presentes son conformados
por cinco arcos, cada uno con un significado diferente, estando compuestos por:

* EL ARCO DE LOS VIVERES: se trata de una gran cantidad de viveres que intentan de-
mostrar el deseo de abundancia hacia el preste bajo la siguiente idea: “para que no
te falte nada en tu despensa’. Los elementos que componen este arco usualmente
son fideo, arroz, aziicar, sal, aceite, pan en poca cantidad, papel higiénico, gaseosas,



64

i

Figura 33: El arco de cocina armado como presente para un preste en Colquencha.

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

detergente de cocina, etc. Este arco se encuentra rodeado por naranjasy, en la parte
inferior, se colocan cebollas rojas con hojas (colas) verdes (Figura 32).

* EL ARcO DE 1A cociNa: al igual que el anterior, este arco expresa los deseos de
abundancia para el preste en el dmbito de la cocina, es decir, donde se realiza la
preparacién de los alimentos. Y lo hacen bajo este deseo: “que no te falte nada en
la cocina”. Los elementos que componen este arco generalmente son esponjas, vi-
rutillas, sillas, tachos y baldes de plastico, una cocina, etc. (Figura 33). El arco de la
cocina se encuentra rodeado por bolsas de palomitas caramelizadas.



e

.

Figura 34: El arco de habitacién armado como presente para el preste en Colquencha.
Fuente: Fotografia de Byron Alarcén.

EL ARCO DE LA HABITACION: los componentes que lo integran intentan demostrar
prosperidad en la habitacién donde la pareja de prestes descansa, anhelando siem-
pre buena salud y un buen sentido de reproduccién bajo estas palabras: “para que
no te falten hijos”. Los elementos que componen este arco usualmente son botellas
de Coca Cola, cajas de avena, latas de atdn y sardinas, frascos de cocoa, bolsas de
detergente para ropa y cocina, bolsas de palomitas, botellas de champu, un colchén,
un catre desarmado, dos coémodas con espejo, sillas, una mesa para planchar y, col-
gando, cebollas rojas con hojas (cola) verde (Figura 34).



66

* EL ARCO DE 1A saLA: los elementos que se suelen colocar en este arco quieren repre-
sentar los buenos deseos y abundancia para la pareja de prestes como una metifora
de buena fortuna en la sala de la casa, entendiendo a aquella como el espacio donde
se suele recibir a los invitados, ofreciéndoles un cdlido recibimiento en el hogar.
Dicho arco desea demostrar abundancia, comodidad y opulencia de la familia hacia
los visitantes bajo la siguiente frase: “para recibir de forma apropiada a tus invita-
dos”. Los elementos que suelen componer este arco usualmente son bolsas de snacks
como palomitas, Chizitos, galletas, frituras, rollos de papel higiénico, botellas de
gaseosas, bolsas de detergente, botellas de champt, bolsas de fideo, tdpers, esponjas
de cocina, ollas de distintos tamafios, un mueble verdurero y un juego de living.

* EL ARCO DEL PAN: este alimento es una parte fundamental para la subsistencia de la
familia. El pan es el principal sustento alimenticio en la cultura boliviana y de esa
manera se manifiesta el deseo de tener siempre pan en el hogar. Se suele emplear la
siguiente frase: “el pan no debe faltar en casa”. Los elementos que acompafan a este
arco son muchos panes elaborados en los hornos de Colquencha y que generalmen-
te tienen un didmetro de 0.75 cm (mds grandes que los comunes). También hay
bolsas de dulces, botellas de gaseosas, bafiadores, etc., y se encuentra adornado con
naranjas en los espacios que hay entre los panes (Figura 35).

Figura 35: El arco de pan armado como presente para un preste en Colquencha.
Fuente: Fotografia de Byron Alarcén.



67

Todos los arcos presentan una semejanza entre ellos. Por ejemplo, la abundancia que
desean para el preste, para que siempre cuente con los bienes que los habitantes de Col-
quencha consideran esenciales para una vida satisfactoria, ausente de carencias que puedan
presentarse a lo largo de su vida, remediando la falta de dichos bienes con las ofrendas que
son representadas en los arcos como una sefial de buena fe; y que motiva a los comunarios
a ofrecerse como prestes para la préxima festividad, cumpliendo de ese modo con todos los
gastos, recursos, necesidades y elementos que se requieran en el proceso de personificacién de
los rituales.

Continuando con las celebraciones, durante el segundo dia, promediando las tres de la
tarde, aparece el encargado de dirigir la ceremonia de la saza (“siembra”), quien es denomina-
do el jach'a tata' que va acompanado de la jach’a mama, representando una pareja de esposos
mayores o antepasados, los cuales portan mdscaras de cerdmica durante todo el ritual. Ambos
inician el recorrido de la siembra desde la Plaza Central para dirigirse hacia el terreno de siem-
bra. El jacha tata carga la liwkhana" en su hombro derecho, mientras a su lado le acompafia
la jach'a mama, encargindose de llevar en su aguayo las herramientas del arado y una pequena
canastilla que contiene coca para su posterior consumo durante el ritual, todo ello mientras
suben la colina hasta llegar al lugar donde se desarrollard aquel. Los K'usillos rodean a la pa-
reja, alegrando el ambiente, hablando con los comunarios con una voz muy aguda mientras
llevan cargando en sus hombros los costales de abono y semillas de papa (ispallas) que se uti-
lizardn para hacer una prediccién del futuro de la siembra (y que luego serdn sembradas). Les
siguen la /akita, mientras tocan sus instrumentos para amenizar el ambiente, detrds vienen las
autoridades comunales y después los habitantes de Colquencha.

Figura 36: Jach'a tata'y jach'a mama observando la superficie de siembra.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

14 El jacha tata es el yatiri de los cielos, quien habla con dios y los achachilas. Jach'a mama es su pareja, su acompafiante.

15 Herramienta de trabajo agricola parecida a la azada. La liwkhana se utilizard durante la actuacion de la siembra: para la
remocion de la tierra y para plantar las semillas de papa.



68

La designacién de las figuras representativas del jacha tata, la jacha mama y K usillos
estd organizada por la Toro Mayora o solamente Mayora, que ademds se encarga de conseguir
la vestimenta, los accesorios, la yunta para el arado, entre otros elementos para la actuacién,
ademds de invitar la comida y la bebida a los integrantes de la actividad.

Una vez que llegan al terreno de siembra, los K usillos se encargan de arreglar el campo
en senal de preparacién de siembra, quitando las piedras grandes y las malas hierbas con cier-
to grado de exageracidn en la actuacién. Posteriormente, los Kusillos preparardn la yunta al
igual que la fiwkhana para dar inicio a la plantacién de las semillas de papa. Al concluir con
los preparativos, se procederd a la adivinacién de la siembra a cargo del jacha tata mediante
la jakhuna.'®

El jacha tata y la jacha mama se sientan frente al campo de siembra ya preparado (re-
movido por los K'usillos). Las autoridades se colocardn detrds de la pareja, expectantes de los
resultados de la adivinacién. El jacha tata empezard a extraer las semillas de papas (ispallas) de
los costales, sacando dos en cada mano. Y con el niimero de papas que resten se determinard
el resultado de la siembra que se avecina, teniendo:

*  Uno: pataca (“cien”), siendo el segundo mejor resultado.

* Dos: lari gurawa (“honda para el zorro”), siendo el peor resultado.
o Tres: suri kayu (“pie de hand”), siendo el mejor resultado.

*  Cero y cuatro: pachiqta (“partir”), siendo buenos presagios.

La autora japonesa, Junko Seto menciona: “En la actuacién las semillas son divididas en
tres costales con los que el Jacha tata realiza la adivinacién tres veces” (Seto, 2012: 363), por lo
que este realiza la prediccién en tres ocasiones para asegurar que el resultado sea comprobado,
para asi descartar indicios de duda, manteniendo una resolucién similar al primer resultado
obtenido para corroborar la fortuna que depara al territorio de Colquencha.

Tras culminar la adivinacién se realiza la c¢halla de las papas sobrantes, para lo cual se le
arrojan hojas de coca y se practica un corte por la mitad a algunas de aquellas, a las cuales se
les colocard hojas de coca en medio para adornarlas. Estas papas se constituirdn en la conocida
como “papa ispalla”, es decir, las que cuidardn a las demds en el cultivo. Las autoridades se
acercardn a besar las semillas de papa y ch’allarlas para rendirles respeto, con la ilusién de dar
cumplimiento con la suerte que profetizé el jacha tata.

Una vez culminado el acto de adivinacién se prosigue con la siembra del terreno, siendo
el jach'a tata el primero en arar con la yunta, haciendo surcos por donde se realizard la siem-
bra de la semilla de papa. Detrés le sigue la jacha mama, poniendo las semillas en los surcos
realizados por su pareja y siendo ayudada por los Kusillos, quienes se dedicardn a colocar el
wanuri' en la siembra. Para culminar el acto, se procede a cubrir las semillas plantadas (luego
de compartir brevemente una cerveza entre los participantes) y después todos comienzan a
retirarse y bajar la colina con la lzkita amenizando el trayecto en direccién al punto de par-
tida, la Plaza Central de Colquencha. Al llegar a esta se quedan unos momentos para bailar
en conjunto con las autoridades y, promediando las ocho de la noche, se dirigen a la casa del

16 El término aymara jakhusa significa “contar”. En este caso, esta palabra es empleada para el conteo de las papas para una
posterior adivinacién del proceso de la cosecha.

17 El wanuri representa al abono en la siembra, sirve para el fortalecimiento del cultivo y asi obtener una mayor produccion
en la época de la cosecha.



69

Figura 37: Chugi ispalla en los
surcos, dispuestos para la siembra.
Fuente: Fotografia de Ireneo

Uturunco.

preste para continuar con la fiesta con el acompanamiento de bebidas alcohdlicas y grupos
musicales contratados por aquel.

En el tercer dia de celebracién (el 23 de agosto), se realiza un ritual parecido a la siembra
de la segunda jornada, con la diferencia de que en esta ocasidn se realiza en la casa del preste
en un ambiente mds pequefio a comparacion del terreno de siembra del dia anterior, iniciando
la celebracién a las dos en punto de la tarde, siendo encabezados por la Mayora, quien lleva
consigo el kibona irpuso.’® La actuacién principal se lleva a cabo alrededor de un pequefo
terreno constituido por unos dos metros cuadrados. Este es rodeado por los visitantes, los
integrantes de la lakita y las autoridades para observar con detenimiento la interpretacion.

18 Kibona irpuso es un término aymara que significa “sacar el guion”, es decir, es la historia que suelen seguir en la actuacién
ritual. Esta indicard al preste y a los integrantes de la actuacién una serie de pasos a seguir, muy similar al teatro debido
a la representacién escénica que realizan para la comunidad.



70

Figura 38: Reverencia después de la siembra
simbdlica en casa del preste.
Fuente: Fotografia de Aida Acarapi.

La actuacién es muy similar a la del dia anterior. Se inicia con la remocién de la tierra y
se prosigue con la siembra de la papa madura. Luego se tapa el surco sembrado, la diferencia
principal es que una hora mds adelante los K'usillos plantan con la /iwkhana unas ramas de
arbusto chua chua'® sobre los surcos sembrados, simulando la crecida de los tubérculos de
forma acelerada. El jach'a tata se dedica a challar las plantas, mientras que las coronel mamas™
colocan trozos de algodén rojo y blanco sobre las plantas de chua chua en lo que los habitantes
de Colquencha comprenden como chimpu.”!

Luego de dos horas, aproximadamente a las cinco en punto de la tarde, empieza la
cosecha de las papas, simulando una maduracién acelerada. La pareja de jacha tata 'y jacha
mama retiran las plantas para “cosechar” la papa anteriormente enterrada en los surcos con
ayuda de los K usillos, luego las amontonan y entregan a las autoridades comunales. Un kusillo
se encargard de interpretar las funciones del kamana® en el ritual, como nos dice la autora
Junko Seto: “Uno de los K’usillus se pone los ponchos (encima del poncho gris sobrepone uno
negro), disfrazindose de kamana (guardidn de la aynuqa) |...]. El Kusillu-kamana proclama
Jawi, jawi, jawi, jawi’ (“venga’, “venga’), Pachamama [...]” (Seto, 2012: 366). Este kusillu
sopla una corneta hecha de calabaza hacia el pequefio campo de cultivo como una sefial de
buena fortuna y la expresién que emite (“venga”, “venga”) hace referencia a un sonido para
llamar el ajayu de la Pachamama y asi obtener vigor, fortaleza y resistencia para las papas.

19 Crece en los montes e intentan que se asemeje al arbusto de la papa. Usualmente se representa el florecimiento y culmi-
nacién del crecimiento prematuro de la papa.

20 Cargo que se les da a las esposas de los coroneles que se convierten en autoridades de Colquencha y que estén destinadas
a colaborar a la Toro Mayora con las actividades menores que se realicen.

21 Término aymara que significa “marca”. Es un simbolo de las flores de la papa cuando llega a la madurez, marcando la
culminacidén del crecimiento de la misma.

22 El kamana o kamani es el responsable de cuidar los cultivos del ano, encargdndose principalmente de protegerla de toda
amenaza natural.



71

Figura 39: Musicos de lakita en la casa del preste.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

Todo este proceso se realiza mientras los integrantes de la /zkita tocan musica para
amenizar el ambiente. Cuando concluye con la cosecha adornan con serpentinas® las plantas
que se utilizaron para la actuacién. La actuacién concluye cuando el preste, en compania de
la jach'a mama, reparte una sopa de una olla grande a los integrantes del evento mientras que
el jach'a tata, con una botella de alcohol en la mano, challa tres veces el terreno cosechado.

La mencién continua de la papa durante el seguimiento de la celebracién de la Octava
sata indica el protagonismo que se le proporciona a la misma. El mundo aymara le guarda un
gran respeto a la papa debido al sustento que proporciona y la gran variedad que llega a tener,
considerdndola como una semilla milenaria, protectora de los pueblos debido al sustento eco-
némico y alimenticio que llega a conceder a las familias del Altiplano.

La mencién de la relacién complementaria del jagi** y la mama ispalla recalca la im-
portancia de la papa durante el proceso de la Octava sata, motivo que lleva a realizar todo un
ritual para rendirle respeto y pleitesia.

Utawi en Marquirivi
La festividad de la saza en Marquirivi lleva por nombre Uzawi. Al igual que la Octava sata en

Colquencha, es una celebracién ciclica que estd relacionada con el inicio de la siembra que,
sin embargo, en esta localidad se realiza a inicios de septiembre.

23 La serpentina es una tira de papel enrollado en forma de disco que se suele comprar para las festividades con el fin de
utilizarlas bajo el concepto de abundancia. En el caso de la colocacién de la serpentina sobre las plantas chua chua, el
propésito es tener un “buen crecimiento” de la plantacién.

24 Jaqi, en el mundo aymara, es considerado como “persona”, “individuo”o “ser humano” sin distincién de género, pudien-
do referirse al hombre o la mujer que tiene capacidad productiva, responsabilidad social y complementaria con el ayllu
al que corresponda.



72

Figura 40: Sahumado antes de iniciar la siembra simbélica en Marquirivi.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

Nuestra visita se produjo el 4 de septiembre. Desde tempranas horas de la manana
la directiva de autoridades originarias sostiene una reunién para ver detalles especificos de
la festividad. En la casa del preste también estdn reunidos los comunarios, autoridades lo-
cales y grupo de musicos autdctonos, entre otros. Estos se concentran en la casa del preste
y posteriormente en plaza principal frente a la iglesia. Este evento marca el inicio de una
serie de rituales y actividades que honran la tierra y buscan la celebracién de la siembra en
la comunidad.

Los futuros prestes, acompafnados por bandas de musica local y los comunarios, son
conducidos hacia la iglesia, donde se realiza una ceremonia de posesién en las cuatro esquinas
de la Plaza Principal. En cada parada se lleva a cabo un sahumerio y se recitan oraciones espe-
cificas. Posteriormente, los futuros prestes regresan a sus hogares acompanados por la musica
y la comunidad.

Durante todo el recorrido, los futuros prestes son acompafados por figuras sagradas
como la jacha mamay el jacha tata, asi como por los Kusillos, que son parte integral de esta
festividad, tal y como sucedié en Colquencha. Una vez en la iglesia, se lleva a cabo una ora-
cién y una danza al ritmo de los bombos antes de dirigirse (por la tarde) a un terreno baldio
para iniciar la ceremonia de siembra.



73

Figura 41: Inicio de la siembra simbélica en Marquirivi.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

En este terreno, el jacha tata y la jacha mama lideran la ceremonia de siembra, acompa-
fiados por los K usillos, los cuales preparan la tierra y siembran las papas. Durante este proceso
se realiza un sahumerio a cargo de una pareja de “ancianos” de la comunidad, quienes brindan
buenas energfas a la nueva produccién. Toda la comunidad participa en esta ceremonia, ob-
servando con entusiasmo y esperanza el resultado de la siembra.

3

Antes de proceder con la siembra simbélica, al igual a como se hizo en la lectura de las
papas en Colquencha, acd también se practica lo mismo. En esta ocasién, se sacan las papas
de par en par de los sacos previamente llenados. De manera especifica se determina si la siem-
bra sera nayra sata (“siembra al inicio del ciclo”, es decir, por agosto o septiembre), chika sata

y g
(“siembra intermedia”, mds o menos por octubre o noviembre) o ghipa sata (“siembra atrasa-
da”, por diciembre). En esta oportunidad, el prondstico del jacha tata y jacha mama apuntd
y
a realizar la siembra en ghipa sata, lo cual coincidié con el inicio de las lluvias.

Este dia estd lleno de musica local y danzas, mientras que la comunidad celebra el fruto
de su trabajo y espera con expectacién el veredicto del jacha mama 'y el jacha tata sobre la
nueva produccién de papa de ese afio. Asi, la festividad de Marquirivi es una celebracién llena
de tradiciones y rituales que reflejan la profunda conexién de la comunidad con la tierra y sus
antepasados. Es un momento de celebracién pero también de reflexién y esperanza para una
nueva temporada de cosecha.



74

Figura 42: Reverencia a los alimentos en la iglesia de Colquencha.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

Candelaria en Colquencha

Por otra parte, el 1y 2 de febrero se realiza la festividad de la Candelaria en Colquencha.
Esta celebracién se inicia con la recoleccién de algunos alimentos de sus aynocas (cultivos
colectivos de la comunidad), las cuales estin puestas en una mesa al frente de la iglesia 15
de Agosto, donde los mallkus (mds sus esposas) y achachilas deberdn ingresar arrodillados
agradeciendo por los productos que estin en la mesa. Una de las costumbres que indica
respeto es besar la papa, ya que es uno de los primeros frutos del afio. Los mallkus y sus
esposas, que fueron los primeros en ingresar de rodillas a la iglesia, se deben retirar de la
misma manera. Detrds de estos entran los justicias, también de rodillas, quienes de igual
manera agradecen por los productos que estdn expuestos en la mesa. Después de que todos
hayan accedido, el achachila principal ofrece una oracién por todos los productos, levantan-
do los nombres de todos los aynocas que estdn en la mesa y los bendice a cada uno de ellos.
Después invita pasar de nuevo a los mallkus para que recojan los productos y los hagan ro-
tar por toda la iglesia como un tipo de ritual. Luego los presentes acompanan con un baile
formando un tipo de circulo en el centro de la iglesia, mientras los productos van rotando
junto con las autoridades del lugar.

Entonando diferentes alabanzas de sus himnarios y acompanando con bombo y pan-
deros a las autoridades después de rotar estas, junto con los productos y acompanados de sus
parejas, invitan a los justicias a ingresar de nuevo para recibir los productos de las autoridades.
Los justicias, junto con los productos, realizan el mismo ritual que anteriormente efectuaron



75

.

Figura 43: Primeros alimentos de la aynoqa Pampa Sata Ancuyu.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

sus autoridades rotando por el centro de la iglesia. Para concluir, todos empiezan a agrade-
cer a los justicias y a las autoridades, y proceden a dejar, en forma ordenada, los productos
nuevamente sobre la mesa de donde los recogieron. Todos los presentes acompafaron con
melodias y canciones, agradeciendo los productos que se cosecharon: entre estos se encuen-
tran la cebada, la papa, cebolla, y estos estdn decorados con serpentinas, dulces, vino, y otros.
Tras concluir la ceremonia, los presentes pasan a colocar nuevamente en su lugar las aynocas y
salen de la iglesia haciendo un circulo alrededor de las autoridades, donde se extiende un gran
apthapi que preparan los acompanantes de cada autoridad. Cada familia gira con una variedad
de comida alrededor de las autoridades y de los presentes, dando a compartir un poco de la
comida que cada uno preparé en el transcurso de este tiempo. El pastor ingresa a la iglesia a
bendecir los productos.

Por lo que vemos, las illas entre los aymaras también implican este tipo de poder espiritual,
como indica Berg (1985), “piedras bezoares de carneros y camélidos que son consideradas como
‘espiritus’ de los animales. La palabra illa se usa también para esos mismos espiritus” (p. 62).
En esta investigacién, también en la fiesta de San Isidro de Pukara, aldea oeste de Kunturiri,
el celebrante frota la cabeza de los solicitantes con la imagen de San Isidro montado sobre una
yunta, llamada waka illa, para asegurar la multiplicacién de ganados. En este caso, del mismo
modo, en la imagen en si misma hallamos una fuerza espiritual.

”Por el contrario, este tipo de fuerza no la hallamos en las miniaturas que se han observado, ni
de la siembra ritual «Alasita», ni de la «Nacimiento sata». Es decir, se halla una diferencia entre



76

los conceptos analiticos de «las illas que encarnan la fuerza del mundo subterrdneo» y «represen-
tacién mediante la miniatura para constituir un precursor que origina lo real»; en este tltimo,
las figuras en miniatura deben ser renovadas cada vez (Seto, 2016: 114).

lllas e ispallas en ceremonias rituales para
la crianza de animales: nacimiento sata en Colquencha

Durante diciembre, en la misma Colquencha, y como parte de las actividades rituales para
la crianza de los animales, el ganado que se cria en el drea altipldnica y en las comunidades
del municipio —que lleva el mismo nombre de la poblacién—, el 24 de diciembre se lleva a
cabo el nacimiento sata. ;Por qué esta celebracion se la realiza junto a la navidad cristiana?
Seguramente el acomodo de la tradicién prehispdnica a la fecha catélica corresponde a la
idea de evitar su “extirpacién” en el periodo de la colonizacién espafola.

Figura 44: Elaboracién de figuras de ganado producido en Colquencha.

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.



44

La celebracién inicia a las once de la mafana con treinta minutos con una misa sencilla
en honor al nacimiento de Jesucristo en la iglesia de Abajo. Luego de concluida sacan los bancos
largos promediando las doce en punto para que los mallkus y los comunarios se sienten a comer
y compartir algunos refrescos. A las dos de la tarde con treinta minutos se inicia con la creacién
de miniaturas de animales hechos de barro —en su mayoria ganado, gallinas, cerdos y llamas—,
mientras el sacerdote de la iglesia los motiva con la frase “satariani, satariani” (“vamos a sembrar”).

Una vez concluida la creacién de figuras de barro, se las pone sobre una pequefia mesa
hecha de ramas verdes de pinos y también se coloca la imagen del nifo Jests en el centro,
simulando el nacimiento de Belén. Se challa el pequeno nacimiento para bendecir las figuras
hechas de barro con el fin de conseguir la prosperidad y eventual multiplicacién del ganado,
finalizando con la exposicién del nacimiento en el centro de la iglesia de Abajo para su apre-
ciacién por parte de los comunarios.

Figura 45: Venta de representaciones en miniatura en el ascenso al Calvario de Copacabana.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco






S Lol y

Fotografia 4: Figuras de ganado elaboradas para el
nacimiento sata en Colquencha (24 de diciembre de 2023).
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.




80

Figura 46: Compra
de la representacion
de un terreno(con
drboles, casas y coches)
en el Calvario de
Copacabana.

Fuente: Fotografia de
Ireneo Uturunco.

lllas e ispallas en la Alasita

Alasita en Copacabana

La actividad vinculada a la compra y venta de objetos en miniatura, popularmente conocida
como Alasita en la poblacién de Copacabana, se denomina festividad a la Virgen de Copa-
cabana. Se desarrolla entre el 1 y el 8 de agosto, teniendo su pico mds alto el 5y 6. Desde el
1 de agosto de 1925, afio del primer centenario de la Independencia de Bolivia, en ocasién
de la celebracién del Primer Congreso Eucaristico Nacional, la Virgen de Copacabana fue
coronada como Reina de la Nacién por el Breve Apostélico de Pio XI de 29 de julio de 1925.
Posteriormente, el 2 de diciembre de 1954, la Policia Nacional de Bolivia la proclamé Patrona
del Cuerpo Nacional de la Policia y le concedié el grado de Generala.

De acuerdo a Katerine Virginia Doria Medina (2017), serfa desde 1952 que se realizaria
la celebracién de una misa y un acto (entrada folklérica). Esta festividad posee una caracteris-
tica muy particular, ya que a ella asisten devotos no solo nacionales, también acuden princi-
palmente devotos de la nacién vecina del Perti que vienen con la ilusién de conseguir favores
de la “Virgen morena” de Copacabana. Por tanto, esta festividad del 5 de agosto se remonta
al periodo republicano de Bolivia, concretamente a la Revolucién Nacional.

Particularmente, lo que se observé fueron las ceremonias realizadas en trayecto de as-
censo hacia el famoso Calvario de Copacabana, porque es este espacio el que concentra la
celebracidn a las illas, pero también a las ispallas.

Lo que pudimos observar en ambos dias es la peregrinacién al Calvario por parte de
personas procedentes del Pert y bolivianos que también van al lugar, aunque en minima
cantidad. Desde el inicio del ascenso al Calvario, conocida como Colquepata, existen puestos
de venta de diferentes productos: miniaturas de casas, autos, titulos, oficios, entre otros, todo
aquello que también se puede apreciar en la feria de la Alasita que se realiza en la ciudad de
La Paz. A la par de estos productos, en puestos contiguos, también se venden velas, retratos
de la Virgen de Copacabana, crucifijos, el senor del Sagrado Corazdn de Jests, entre otros, los
cuales son representaciones alusivas a la religién catdlica.



81

Una vez que las personas-penitentes adquieren los productos, se inicia el ascenso al
Calvario, colocando piedrecitas en cada una de las 14 estaciones del Calvario como una for-
ma de cumplir sus penitencias. Después, ya sea en el intermedio o al finalizar la subida, los
feligreses hacen ch’allar sus bienes en miniatura con los maestros yatiris del Calvario. Otros se
dirigen hacia la parte de atrds del Calvario donde se halla un lugar llamado la Boca del Sapo
para pedir favores a esta deidad. Otros también compran pequefos terrenos que, en muchos
casos, tienen casas, coches, plantas, sembradios de papas y otros alimentos, los cuales se hacen
ch’allar con el maestro-yatiri, quienes también estdn presentes en varias partes del trayecto.

Alasita en Colquencha

La celebracién festiva de la Alasita en Colquencha se realiza dias después de la fiesta de la
Exaltacién de la Santa Cruz, teniendo como fecha fija el 12 de septiembre como inicio y
culminando el 19. La Alasita se desarrolla el 18 de septiembre, en la que existen pequefas re-
presentaciones de la siembra de la Octava saza en el Cerro Sagrado (Gloria Pata), alrededor de
la iglesia y encima de un cerro conocido como el Calvario de Colquencha. No solo se hacen
representaciones de siembra, también se construyen pequenas casas, adornadas con automé-
viles, plantas, entre otras.

El 18 de septiembre, en el marco de las celebraciones festivas de la poblacién, también
marca el cambio de autoridades de la parte superior de Colquencha, conocidos como postillo-
nes, quienes tienen a su cuidado el Calvario y todo su contorno. El término postillén estd vin-
culado a una especie de guardianes de postas, centros de acogida para peregrinos que, dicho
sea de paso, llegan con frecuencia al Calvario de Colquencha, trayendo diferentes peticiones.
Paralelamente al cambio de autoridades se desarrolla la celebracién de la Alasita.

Figura 47: Cambio de autorida-
des o postillones del Calvario en
Colquencha.

Fuente: Fotografias de Ireneo

Uturunco.



82

Figura 48: Representacién
de una casa construida en el
Calvario de Colquencha du-
rante la fiesta de la Alasita.
Fuente: Fotografia de Ireneo

Uturunco.

La particularidad de la Alasita en Colquencha, a diferencia de otras festividades, se
celebra de forma individual por cada familia, por lo que no se realizan actividades conjuntas
entre los comunarios, salvo el cambio de algunas autoridades. La festividad inicia con las fa-
milias subiendo el cerro con las cosas necesarias para la realizacién del ritual de la siembra en
miniatura. Cuando llegan a la cima del cerro se dirigen a sus terrenos compuestos de una ex-
tensién de uno a dos metros cuadrados, siendo una variable dependiendo de la familia, que se
encuentran en los alrededores de la cima de Gloria Pata. El pequefio ambiente es rodeado por
piedras planas amontonadas una sobre otra, completando el entorno para dar la impresién
de una “pequena casa’; en un costado de la representacién se colocan piedras planas peque-
fias que tienen el significado de “monedas”, pequenas illas de piedra que simbolizan riqueza
y abundancia. De acuerdo a la entrevista que sostuvimos con don Fermin Ferndndez (18 de
septiembre de 2023), la celebracién de la Alasita en Colquencha tendria una vinculacién con
la Alasita en Copacabana, pero también narra el cambio de las autoridades postillones:

Desde antes nuestros abuelos nos contaban [que] la virgen de Copacabana aqui habia llegado
mds antes, en primer lugar antes de llegar alld, una mujer cualquiera nomds ha llegado all4;
sabe estar tejiendo alld abajito, entonces, la poblacién que nuestros abuelos no habian querido
recibir [y] por eso se ha ido, dice, por eso [tiene] la forma casi lo mismo al Calvario, lo mismo,
desde ahi a habido la iglesia; hay también la historia de los espafioles con vestimenta de los
postillones y eso no hay en ninguna parte, en Colquencha nomds hay. Los chasquis también
iban de Alto a Bajo Pert; de Potosi a Perti hay un camino, #upo se llama, es un camino grande
y recto, [esos] eran los postillones; dice que llevaban los documentos de Potosi a Pert, por eso
son mensajeros (Ferndndez, 2023).

El procedimiento de siembra en los suelos en el Calvario inicia con la roturacién del pequeno
terreno mediante la liwkhana, prosiguen con la plantacién de unas pequefias ramas de arbusto
de chua chua sobre las que colocan algodén rojo y blanco, simbolizando las flores de las papas
y finalizando adornan la pequefia chacra® con serpentinas de papel, como en carnavales, y
colocan unos pequefos camiones de juguete en los alrededores del pequefio campo, convir-
tiendo la actuacién en una similar al de la Octava saza pero en miniatura, como corresponde
a la fiesta de la Alasita.

25 Término quechua que significa “tierra para labrar”.



83

El evento concluye aproximadamente a las seis en punto de la tarde, bajando la colina
luego de haber realizado la challa en el pequefio terreno para continuar con la celebracién
del cambio de autoridades comunales en la Plaza Central de Colquencha, en cercanias de la
iglesia de Abajo.

Alasita en La Paz

La Alasita posee varios reconocimientos como manifestacién cultural de origen aymara, tanto
en el municipio de La Paz como en otros lugares donde se practica esta tradicién. En todos
los reconocimientos a la Alasita, se incluye a la divinidad del /gigu (Ekeko), personaje en
advocacién al cual se realiza la feria. Por un lado, la Alasita y el /giqu poseen declaratorias
como Patrimonio Cultural Inmaterial en el municipio de La Paz (1998 y 2017), también un
reconocimiento como Patrimonio Histérico y Cultural del departamento de La Paz (2008) y,
finalmente, como Patrimonio Cultural e Intangible por parte del Estado (2004). Paulatina-
mente, la festividad también se fue ampliando a distintos paises y, desde el 2017, es recono-
cida por la Organizacién de las Naciones Unidas para la Educacién, la Ciencia y la Cultura
(UNESCO) como Patrimonio Cultural de la Humanidad, bajo el titulo “Recorridos rituales
en la ciudad de La Paz durante la Alasita” (7 de diciembre de 2017).

Existen varias versiones sobre el origen de esta festividad, la mayoria enfatizando en
su filiacién aymara. Como parte de esta caracterizacién, en 2010, Galo Illatarco realizé un
trabajo en el que, a partir del andlisis de datos etnohistéricos, identifica tres versiones sobre la
festividad. Asi, habria tres etimologias conceptuales sobre Alasita (Alatharia, Chhalaga'y Alaui
Situa) que, a la vez, supondria la prictica cultural como festividad:

Figura 49: La feria de Alasita en la ciudad de La Paz.

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.



84

Primera versién: Alasita deriva del verbo aymara alathana (comprar). Festividad sagrada de cul-
to al Eqeqo como deidad andina de la reproduccién y la fertilidad animal, vegetal y humana,
de la buena fortuna, del amor y propiciador de las uniones sexuales. Festividad prehispdnica
celebrada anualmente en la festividad inkaica del Qhapaj Raymi cada solsticio de verano (21 de
diciembre), caracterizada por la presencia e intercambio de dijes y miniaturas como simbolos
de la tradicién andina.

”Segunda versién: Alasita deriva del verbo aymara Chhalaqa o Chhalaqasifa (intercimbiame).
Ritual prehispdnico sagrado dedicado al dios Sol con la presencia del Eqaqo Illa a través del in-
tercambio de miniaturas conocidas como Illas, Llallawas e Ispallas o amuletos que representan
la fuerza reproductiva de los objetos, alimentos, animales y personas o simbolos con poderes
reproductores y propiciatorios de produccién, reproduccion y fertilidad agricola, ganadera y
humana. Ritual celebrado antiguamente en la fiesta inkaica del Qhapaj Raymi.

“Tercera versidon: Alasita derivaria de la festividad incaica llamada Sitwa o Alaui Situa. Fiesta
ritual del Eqeqo, de las wakas y de las Illas vinculadas a la fertilidad y a la salud. Se realiza-
da el 21 de septiembre (mes de la primavera) y duraba hasta el 21 de diciembre (Illatarco,
2010: 337-338).

Las versiones presentadas, a decir de Illatarco, sintetizan de alguna forma interpretaciones de
investigadores sobre el origen de la Alasita antes que llegaran los espafoles, en base con fuen-
tes como leyendas populares, narraciones orales, datos arqueolégicos, documentos coloniales,
crénicas, entre otros, que permiten tener un panorama de conjunto sobre la festividad, no
sin encontrar vacios para el periodo precolonial y colonial. Estos vacios, de alguna manera,
son cubiertos a partir de la indagacién de términos, asi como de indicios de précticas rituales
ligadas a las illas. Sin embargo, el autor critica que algunas versiones son inferencias de autores
contempordneos que se aproximan a opiniones personales (Illatarco, 2010).

No deja de tener su importancia, no obstante, el hecho de que haya una prictica
cultural mediada por el intercambio, que sea a la vez una celebracién ritual-festiva, como
muchas otras pricticas aun vigentes en la zona andina. Por tanto, una de las caracteristicas
de las versiones presentadas por Illatarco seria la permanencia de la festividad de la Alasita
que desde el periodo precolonial mantendria su solemnidad, aunque variando sus formas
en distintos contextos.

En las tres versiones existe una vinculacién de la Alasita con la consagracién de illas e
ispallas mediante el intercambio y en advocacién al Igiqu (Ekeko), cuya celebracién, segiin
fuentes consultadas por Illatarco, se produciria en la festividad del Qbapag Raymi, ritual in-
caico del 21 de diciembre (solsticio de verano) dedicado al Sol y que fue una adopcién inca
de précticas astronémicas llevadas a cabo por las culturas predecesoras.

En este ultimo sentido, de acuerdo a la interpretacién de Vida Tedesqui (2018), la
festividad de la Alasita tiene sus antecedentes en la cultura Tiwanaku. En este contexto, la
celebracién habria estado vinculada al Igigu (jaqi-illa), en el contexto del Qbapagq Raymi,
denomindndose chhalasita (“intercimbiame”); con la Colonia, después del cerco de La Paz,
esta celebracién se convirti6 en Alasita (“cémprame”), modificindose su préctica de un simple
intercambio a una de compra y venta, pero manteniendo su esencia de culto a las illas y su
reproduccién y abundancia.

A las versiones descritas, habria que sumar otras interpretaciones que mencionan el
origen o resurgir de la Alasita después del cerco realizado por los ejércitos de Julidn Apaza
(Tupak Katari), en dos momentos especificos de 1781 (del 13 de marzo al 3 de julio y del



85

Figura 50: Vendedora de ispallas en la Alasita de La Paz.
Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.

7 de agosto al 17 de octubre). Segun esta versién, después que el ejército realista sofocara la
rebelién katarista y persiguiera a sus lideres, en la ciudad de La Paz se habria organizado una
festividad como forma de conmemorar el acontecimiento del cerco.

De acuerdo a Roberto Santos (1990), el entonces el intendente de Larecaja, Sebastidn
de Segurola, nombrado como defensor contra los rebeldes de La Paz, fue quien habria tras-
ladado la fiesta de Alasita del 21 de diciembre al 24 de enero, esta fecha en homenaje a la
Virgen de Nuestra Sefiora de La Paz. Esta afirmacién la realiza con base en autores tradicio-
nalistas, entre ellos, Félix Reyes Ortiz, Rigoberto Paredes e Ismael Sotomayor, entre otros. La
razén para esta adopcion de la fiesta indigena, habria sido por la implantacién de los cambios
politico-administrativo después de la rebelién de Tupak Katari en el sentido de incorporar
las tradiciones y costumbres de los indigenas en la ciudad con la finalidad de controlarlos y
evitar futuras revueltas y asi lograr la pacificacién, pero también tender hacia una conciliacién
religiosa entre lo andino y lo catélico. “En este sentido, la estrategia, que en la mayoria de los
casos terminaria en sincretismo, supuso su traslado para hacerlo coincidir con la celebracién
de la Virgen de Nuestra Sefiora de La Paz, suponiendo que esta reemplazaria eventualmente a
la fiesta de Alasitas” (Chalco, 2022: 42).

La fecha de la reinvencién de la Alasita se habria producido en la gestién de Segurola
como gobernador-intendente de La Paz,*® entre 1783 y 1789 (Santos, 1990). Es decir, en
algin momento a fines del siglo XVIII, hubo un reacomodo en la tradicién de la fiesta de

26 Al respecto es interesante analizar la reinvencién de la figura del /gigu, quien, desde una perspectiva arqueoldgica, de
acuerdo a datos de Carlos Ponce Sanjinés (1982), serfa representado como un personaje en miniatura con la figura de
un jorobado con el miembro erecto. Sin embargo, surge la duda en relacién a la vinculacién de esta figura arqueolé-
gica con la contempordnea representacién del Jgiqu, un personaje en miniatura y regordete, quien carga abundantes
illas y, en algunos casos, ispallas. Al respecto, la discusion sigue abierta, puesto que para algunos investigadores la
actual imagen del /giqu seria la representacién de Sebastidn Segurola. Por eso es que, en algiin momento, se les habria
llamado también “segurolas”, y serfa un reconocimiento a su defensa de la ciudad contra los rebeldes indigenas o, por
el contrario, serfa una parodia popular sobre su actuar temeroso cuando, en un momento de la rebelidn, habria huido
de la ciudad llevindose consigo varios enseres y alimentos. Sin duda, se trata de un tema atn por analizarse desde la
perspectiva de la microhistoria.



86

Figura 51: Challa de las
illas e ispallas en Alasita.
Ellas estén consagradas por
el maestro yatiri, quien estd
acompanado de sus #/las
(sapos).

Fuente: Fotografia de
Ireneo Uturunco.

las illas, acontecimiento en el que los investigadores consideran que fue después del cerco de
Katari, asocidndola con la celebracién a la Virgen Nuestra Senora de La Paz. En este contexto,
ademds, podemos encontrar una referencia clara a la denominacién de la festividad como
Alasita, evidencidndose su cardcter como feria de compra y venta. Es asi que, después del cerco
de Katari, habria existido una reinvencién de la tradicién de la Alasita, desplegindose en la
ciudad de La Paz por el tiempo que durard la celebracién a la Virgen de Nuestra Sefiora de La
Paz, desarrollada generalmente en tres dias (22, 23 y 24 de enero), ademds, con la inclusién de
la poblacién mestiza. De alguna forma, se entiende que la Alasita se oficializé desde el Estado
colonial, inicialmente como celebracién conmemorativa al triunfo de los ejércitos realistas en
contra de los ejércitos indigenas. De ahi en mds, afio tras afo, la Alasita se fue consolidando
paulatinamente como una celebracidn ritual festiva cada vez mds inclusiva de las clases socia-
les en la ciudad de La Paz, en el que la divinidad aymara del /giqu fue ganado protagonismo
miés que la Virgen de Nuestra Sefiora de La Paz. En este capitulo se traté de desarrollar un
despliegue de las celebraciones a las illas e ispallas que actualmente tienen una resistencia/
persistencia a pesar de los siglos de colonizacién de nuestras culturas. Se enlazé la temdtica de
la geografia o lugares donde aun se practican 16gicas de reciprocidad a las illas e ispallas, pero
también los ciclos en los cuales estos se desarrollan, permitiendo esto comprender su vigencia
en gran parte de la zona andina.



87

Conclusion

El trabajo de investigacién que se desarrolld, referido a la vigencia/persistencia de illas e
ispallas, pretende mostrar una manifestacién cultural propia de las culturas andinas que tiene
un origen remoto y que, actualmente, contintia con su prictica en distintos dmbitos de la vida
cotidiana y la vida religiosa/ritual. Como mencionamos a lo largo del trabajo, las illas e ispallas
tienen la cualidad de ser representaciones en miniatura, portadores de energia cuya finalidad
es lograr la fertilidad, reproduccién, abundancia, multiplicacién, entre otros, considerados
como “arquetipos generadores”, es decir, son seres representantes de aquello que se quiere
obtener. Para este cometido, en los dos primeros capitulos se realizé una revision bibliogréfica
que presenta un “estado del tema”, tratando de indicar los elementos puntuales trabajados por
los investigadores, ya sean contempordneos o cronistas del periodo colonial, ademds con base
en estos Gltimos dar cuenta de la vigencia / resistencia de las pricticas rituales en torno a las
illas e ispallas desde mucho antes de la invasién espanola de 1532.

En el tercer capitulo se abordé la actualidad, principalmente, en la comunidad de Col-
quencha, Marquirivi, ademds, de Copacabana y La Paz, en tres periodos especificos: en lupi
pacha o thaya pacha (mayo a septiembre), en lapaka pacha (septiembre a noviembre) y en el
jallu pacha (diciembre a abril). En estas comunidades, y otras del drea andina, las illas e ispallas
se utilizan para diferentes necesidades como la provisién de bienes y alimentos, la reproduc-
cién del ganado, el cuidado de la salud, entre otros.

La segunda parte de este catdlogo corresponde a la catalogacién y descripcién de los
bienes culturales referida a illas e ispallas y que son custodiadas por el MUSEE. En la catalo-
gacion se contemplan varios campos de informacién para que los mismos sean insumos para
los investigadores y ptblico en general que estén interesados en acceder a ellas. Algunos de
los campos son el nombre del bien cultural, su cédigo, la época, la procedencia, la cultura a la
que pertenece, las materias primas para su elaboracidn, las técnicas de elaboracién, dimensio-
nes, descripcién y funcién de illas e ispallas. Para finalizar, quisiéramos destacar los elementos
importantes que caracterizan a las illas, las cuales estin muy relacionadas y vinculadas con
el rayo, con aquello que emana brillo y luminosidad. Por tanto, son expresién de fuerza,
energia y poder. Estas cualidades, de alguna forma, también implica a las ispallas, aunque
estas se vinculan mds con la proteccién. Entonces, las illas serfan aquellos bienes asociados
con lo antiguo-familiar, como las cosas personales de los abuelos, quizd ropas y alimentos, y
también las pacarinas o lugares de origen que determinan connotaciones de origen, lugares
ancestrales de energfa. Actualmente tienen mucha mds difusién las piedras bezoares extraidas
del estémago de los camélidos, guardadas para la multiplicacién del ganado, conocidas como
Jjayintilla y también las pequenas esculturas kallawaya en forma de animales, casas, terrenos,
manos humanas, pareja en unién (warmimunachil chachamunachi) guardadas para la ferti-
lidad o abundancia, las illa gunupa, esculturas de camélidos con un disefio de fuente en la
espalda para contener bebidas rituales. Las figuras cuadradas elaboradas en cal y azdcar, prepa-
radas para mesas rituales, también son illas, asi como las representaciones en miniaturas de las
casas, el dios Igiqu y objetos, principalmente de Alasita, guardadas para atraer la abundancia.
Finalmente, las illas mineras, principalmente, la figura del Tio de la mina, elaboradas con el
reciclaje de metales en tamanos pequefios, guardados en la bocamina para la abundancia de
minerales y las joyas de oro y plata, monedas, dinero en billetes como #lla qullgi, asi como,
monederos llamados gu/lgi bolsa.






Fotografia 5: Challay reverencia a las chuqi ispalla :
en Ch'allapampa (Isla del Sol), durante la festividad

de la Sata Qallta en 2022.

Fuente: Fotografia de Ireneo Uturunco.






Il. CATALOGO DE
BIENES CULTURALES

Luis Isaac Callizaya




92

CATALOGO 1
K’AJCHA ILLA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



93

Objeto ID: 8430.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado, inciso,
pulido.

Dimensiones: Alto: 4.4 cm; largo: 5.5 cm;
profundidad: 6.4 cm; peso: 109 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica. Estd sobre
una base plana cuadrangular con un sector
central plano y rodeado de seis conjuntos
o cuerpos. El conjunto principal (frontal)
presenta ocho toros, un carnero y una figu-
ra zoomorfa indeterminada. El cuerpo de
la parte posterior y los laterales presentan la
forma de viviendas y tiene figuras zoomor-
fas en las esquinas. El sector central estd di-
vidido en nueve espacios con lineas incisas
que cruzan de forma longitudinal y latitu-
dinal. En sus interiores se observan incisio-
nes punteadas, figuras fitomorfas (espigas),
motivos circulares, una figura circular ra-
diada y lineas verticales paralelas.

Funcion:

También denominada como jach'a illa. Se-
gtn Berg (1985) y Girault (1987) cumple
la funcién ritual de favorecer la prosperi-
dad econémica y salud en la vida familiar
y en el hogar. Asimismo, influye en los tra-
bajos agricolas, en la buena produccién,
proliferacién del ganado y proteccién de
las enfermedades y ataques del rayo o de
animales feroces.



94

CATALOGO 2
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



95

Objeto ID: 8431.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado, pulido.
Dimensiones: Alto: 6 cm; ancho: 3.2 cm;
espesor 1.2 cm; peso: 4 g.

Descripcion:

Pieza antropomorfa, especificamente una
mano. Tiene incisiones que le dan forma a
los dedos, los cuales no presentan termina-
cién y por eso dan la apariencia de dos ma-
nos juntas que parece sujetar una liwkhana,
herramienta agricola primordial para reali-
zar las actividades de aporque, deshierbe y
cosecha de los cultivos. Se puede observar,
en uno de los dedos, una coloracién platea-
da. La mufeca estd ornamentada con dos
brazaletes lisos.

Funcion:

Las manos son signo de actividad laboral o,
en aymara, irnaqand. En ese sentido, mu-
chas de las sepjas con la forma de una mano
sujetando han sido descritas como la repre-
sentacién de prosperidad y solvencia eco-
némica, proteccion contra los maleficios y
peligros (Girault, 1987). En este caso, por
la interpretacién de la mano sujetando una
herramienta de cultivo, cumple la funcién
ritual de que las faenas agricolas se reali-
cen con energia y sin agotamientos, y asi
asegurar una buena produccién. Ademds,
Girault (1987) sefala que los brazaletes sir-
ven para la proteccién contra el rayo.



96

CATALOGO 3
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



97

Objeto ID: 8443.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro,

Técnicas de elaboracién: Tallado, inciso,
pulido.

Dimensiones: Alto: 26 cm; ancho: 22 cm;
profundidad: 11 cm; espesor: 11 cm; peso 2 g.

Descripcion:

Pieza de estructura simétrica y de cuerpo
prismdtico. Presenta una base plana y rec-
tangular. Los motivos se encuentran en la
parte superior y estdn divididos en dos sec-
tores, el primero con cuatro circulos talla-
dos con incisién concéntrica y en el interior
hay un punto. En los mdrgenes cada circulo
presenta lineas paralelas incisas y el segundo
sector tiene el tallado de un cilindro a la mi-
tad con incisiones longitudinales.

Funcion:

Los poderes mdgicos y rituales que se otor-
gan a esta sepja son el de proteger huertos y
los drboles frutales contra todas las calami-
dades naturales y depredaciones ocasionadas
por animales y parasitos. Ademds, estd rela-
cionado con los trabajos agricolas, asegurar
buenas cosechas y prosperidad econémica
en la comercializacién de los productos (Gi-
rault, 1987). Por otra parte, Portugal (1962)
afirma que se trata de una “mesa” o illa de
representacion pléstica de las ofrendas des-
tinadas para el espiritu benigno de la casa,
ayuda al “progreso de los negocios”, donde
los circulos simbolizan siempre un valor.



98

CATALOGO 4
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



99

Objeto ID: 8444.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado, inciso,
pulido.

Dimensiones: Alto: 21 cm; ancho: 17 cm;
profundidad: 0.6 cm, peso: 1 g.

Descripcion:

Pieza de estructura simétrica y cuerpo pris-
madtico. Presenta una base plana de forma
rectangular. En las esquinas se observa el
tallado de unas figuras indeterminadas que
aparentan ser los dedos de una mano su-
jetando listones, hay cuatro incisiones con
motivos de lineas dobles que se entrecruzan
diagonalmente de esquina a esquina en la
parte superior.

Funcién:

Sirven para atraer salud, alegria y bienestar.
Las lineas representan las “cintas mégicas” o
“las fuerzas mégicas” que traen todo tipo de
felicidad y prosperidad (Girault, 1987). Se-
gin Oblitas (1963), estas cintas se llaman
khochqa simi, que significa “el camino que
atrae la fortuna”.



100

CATALOGO 5
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



101

Objeto ID: 8448.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado, inciso,
aplicado.

Dimensiones: Ancho: 3 cm; largo: 4.3 cm;
peso: 2 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica antropomor-
fa. Representa a una mano derecha con los
dedos ligeramente flexionados y sujetando
un objeto rectangular en la palma. Presenta
el tallado de ranuras que conforman los de-
dos. En la parte de la palma lleva incisiones
de dos rectdngulos concéntricos. En el infe-
rior se observan restos de una perforacién.
En algunos sectores de la pieza se evidencian
la aplicacién de pan de plata. El dedo indice
y la parte inferior presentan faltantes.

Funcién:

En general, las illas con forma de mano
—maki, en quechua— tienen el poder mi-
gico de atraer mucho dinero (Portugal,
1961) o bien la persona que posea esta joya
midgica tendrd un temperamento ahorrati-
vo, para que no sea kkara bolsillo (Obli-
tas, 1963) o ampar qara (“manos vacias”).
Asimismo, estas illas aseguran la posesién
suficiente de dinero, augurando prosperi-
dad, solvencia econémica y éxito en todo
negocio que se emprenda (Girault, 1987).
Por otra parte, cumple la funcién de pro-
tector a quien la porte.



102

CATALOGO 6
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



103

Objeto ID: 8452.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Ancho: 2.3 c¢m; largo: 4.2
cm; espesor: 1.5 cm; peso: 1 g.

Descripcion:

Pieza asimétrica antropomorfa, especifica-
mente la mano derecha con incisiones que
le dan la forma a los dedos doblados, ya que
estos se encuentran sosteniendo un objeto
que presenta incisiones a manera de circulos
simétricos en toda la palma de la mano. En
la parte inferior de la palma se observa inci-
siones lineales, verticales y una horizontal.

Funcidn:

La funcién ritual de esta illa es de asegurar
la solvencia econémica y hacer que el dine-
ro prospere para quien la porte. Ademds de
proteger de los peligros, augura buena suer-
te. Los circulos en la palma de la mano re-
presentan el dinero (Girault, 1987). En ese
sentido, la persona que posea esta joya mdgi-
ca es de temperamento ahorrativo y asi evi-
tar que sea un kkara bolsillo (Oblitas, 1963)
o ampar gara (“manos vacias”).



104

CATALOGO 7
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



105

Objeto ID: 8457.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado, inciso,
pulido.

Dimensiones: Alto: 3.4 cm; ancho: 4.5 cm;
profundidad: 2.7 cm, peso: 30 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica y de cuerpo
irregular. La pieza presenta la base lige-
ramente céncava de forma triangular. Se
observan seis apéndices dispuestos de la si-
guiente manera: dos frontales, dos laterales
izquierdos y dos laterales derechos. Todos
ellos tienen incisiones a modo de circulos
concéntricos que se conforman segiin van
elevindose los apéndices.

Funcién:

La illa denominada chokolu (en quechua),
cumple la funcién ritual de un “escudo ma-
gico” que protege de las tentativas maléficas,
embrujos y espiritus malignos. Puede ser
utilizada por personas adultas, hombres o
mujeres, casadas o solteras. Los anillos repre-
sentan las “astas defensivas” (Girault, 1987)
contra las malas energias.



106

CATALOGO 8
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



107

Objeto ID: 8460.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporineas.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto 1.9 cm; ancho: 3.2 cm;

profundidad: 3.2 cm, peso: 2 g.

Descripcion:

Pieza asimétrica de base triangular. En cada
esquina hay cabezas antropomorfas. Al me-
dio de una cabeza y otra (en una de las pa-
redes) se observa una mano, mientras que al
otro lado se hallan dos cuadrados. Al otro
costado, entre una cabeza y otra, se observa
una casa. Vista desde arriba se puede distin-
guir unas incisiones que forman semicircu-
los. El mds grande de estos estd hecho con
incisiones lineales.

Funcion:

Las illas de similares caracteristicas y que tie-
nen rostros humanos son descritas por Obli-
tas (1963) y Girault (1987) como escudos
protectores contra embrujos y maleficios de
enemigos visibles u ocultos. Esta illa puede
ser portada por personas adultas, hombres
o mujeres, casadas o solteras, y evitar que
caigan en desgracias. Asimismo, por la casa
y las manos, puede que el poder mégico de
esta illa proteja la prosperidad econdémica
del hogar ante cualquier eventualidad.



108

CATALOGO 9
K’AJCHA ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



109

Objeto ID: 8495.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 2.7 cm; ancho: 7.1 cm;
espesor: 1.9 cm; peso: 28 g.

Descripcion:

Pieza asimétrica con una base rectangular. A
un lado de la pieza se ve la representacion
lineal de seis figuras zoomorfas. En el flanco
opuesto hay cinco figuras zoomorfas alinea-
das. En uno de los lados se ven figuras octa-
gonales con lineas cruzadas en la superficie
y separadas en los extremos. Al centro de la
pieza se puede observar cuatro casas alrede-
dor de un cuadrado que sobresale del centro.
En las paredes laterales se encuentran tanto
lineas verticales como horizontales. Presenta
una pdtina en una alta proporcion.

Funcién:

También es llamada jach'a illa (Berg, 1985)
y segun Girault (1987) cumple la funcién
ritual de asegurar el hogar ante cualquier
eventualidad, buenas cosechas y excelentes
resultados en la crianza del ganado. Las ca-
sas representan prosperidad y armonia en
la vida familiar. Las figuras zoomorfas son
la representacién de la crianza, reproduc-
cién y multiplicacién del ganado. Asimis-
mo, posee el poder médgico de proteccién
del hogar, la familia y del ganado ante cual-
quier enfermedad, caidas del rayo o el ata-
que de animales feroces.



110

CATALOGO 10
K’AJCHA ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



m

Objeto ID: 85006.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 2.3 cm; ancho: 6.2 cm;

profundidad: 4.6 cm, peso: 12 g.

Descripcion:

Pieza asimétrica con base rectangular y un
conjunto de representaciones. En un lado se
observa un grupo de siete figuras zoomorfas
con incisiones en los cuernos y algunos ras-
gos faciales. En el extremo posterior, en una
esquina, hay dos toros. Uno de ellos presen-
ta el hocico roto. En la otra esquina se halla
una casa que, en la parte superior del techo,
muestra lineas incisas; al lado existe un con-
junto de cuadrados donde se puede obser-
var la cabeza antropomorfa, mientras que
en la superficie de los cuadrados hay lineas
verticales y circulos simétricos. La pieza
muestra una pitina en una alta proporcién.

Funcién:

Esta illa cumple la funcién ritual de asegu-
rar la mejor suerte posible en cualquier tipo
de empresa: prosperidad en la casa, felicidad
conyugal, buenas cosechas, multiplicacién
del ganado, éxito en el comercio (Girault,
1987). La casa y las figuras zoomorfas signi-
fican prosperidad en el hogar y reproduccién
del ganado, mientras que la cabeza antropo-
morfa —identificada como una mujer— es la
representacion del éxito en el comercio.



12

CATALOGO 11
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



13

Objeto ID: 8550.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado, inciso,
pulido.

Dimensiones: Ancho: 3.1 c¢m; largo: 3.2
cm; espesor: 0.6 cm; peso: 1 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica zoomorfa.
Se trata de una figura zoomorfa (camélido)
con la cabeza hacia arriba, presumiblemen-
te representa a una cria juvenil o gallu de
camélido. Tiene un apéndice a la altura del
cuello e incisiones en el cuerpo poco discer-
nibles por la erosién. Se evidencia una capa
gruesa de pétina.

Funcidn:

Las illas con forma de animales son las mas
comunes. Portugal (1961) y Girault (1987)
afirman que estos amuletos tienen la fina-
lidad de proteger la vida y la procreacién
del ganado, dependiendo de la figura del
animal que represente, como camélidos,
ovinos o vacunos. En este caso, la figura en-
carna a la cria, qallu o teke de un camélido
juguetdn, augurando de esa forma mucha
mds procreacion.



14

CATALOGO 12
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



15

Objeto ID: 8560.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 1.0 cm; ancho: 1.0 cmy;

profundidad: 0.0 cm; peso: 2.0 g.

Descripcion:

Pieza zoomorfa con base rectangular. Presen-
ta incisiones en la parte posterior en forma
de cola y en la parte del crdneo posee rasgos
faciales, no tiene rasgos corporales. La pieza
tiene pdtina en todo el cuerpo y un pigmen-
to rojo alrededor del cuello.

Funcion:

Las illas con representacién de figuras de
animales cumplen la funcién ritual de mul-
tiplicacién o crecimiento del ganado, que se
conceptualiza en aymara como mirana. Por
lo tanto, hay diferentes illas destinadas para
varias finalidades. Por ejemplo: waka illa,
iwij illa, qarwa illa. Existe incluso jaqi illa,
uta illa y otros. En este caso, la figura zoo-
morfa representa a un carnero que asegura la
proteccién y reproduccién del mismo.



16

CATALOGO 13
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



1nr

Objeto ID: 8590.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado, inciso,
pulido.

Dimensiones: Alto: 2.5 cm; ancho: 2.1 cmy;
profundidad: 2.4 cm; peso: 1 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica antropomor-
fa. Se observa a una persona sentada con los
pies apuntando hacia adelante. Presenta los
brazos al costado y sobre las piernas. Lleva
incisos a manera de cara, cabello y trenza.

Funcion:

llla de figura antropomorfa representa a una
mujer, que se podria conceptualizar como
warmi illa, por lo que estd destinada a las mu-
jeres que se ocupan del comercio al menudeo.
Hace que el negocio prospere y asegura bue-
nas ganancias (Girault, 1987), y es también
representacién de una madre o #ayka, que sos-
tiene y mantiene un hogar estable.



ng ———

CATALOGO 14
K’AJCHA ILLA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



119

Objeto ID: 17997.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea (siglo XX).
Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Alto: 5.2 cm; ancho: 21 cm;
profundidad: 13.3 cm; peso: 1.213 g.

Descripcion:

De estructura rectangular compuesta por
una base plana. Sobre ella se observa lo si-
guiente: cuatro casas dispuestas rectangu-
larmente —sobre una de ellas estdn apoya-
das dos figuras antropomorfas—, un hato de
ganado con cinco vacunos, un rebafno con
cinco carneros y dos hatos de ganado —cada
uno con cuatro zoomorfos de pie—, cuatro
zoomorfos de pie separados, dos terrenos
cultivados y decorados con lineas geomé-
tricas. En el patio central se observan dos
circulos grabados.

Funcién:

Ritual para la reproduccién figurativa. jacha
Hlla, segin Berg (1985), que al decir de Gi-
rault (1987) cumple la funcidn ritual de ase-
gurar en el hogar, buenas y abundantes cose-
chas, y excelentes resultados en la crianza del
ganado. Las casas representan prosperidad y
armonia en el hogar, la vida familiar y con-
yugal; las figuras zoomorfas son la represen-
tacién de la crianza y reproduccién del ga-
nado. Asimismo, posee el poder mégico de
proteccién del hogar, la familia y al ganado
de las enfermedades y ataques del rayo o de
animales feroces.



120

»

CATALOGO 15

ILLA

Fotografias: Michelle Ramirez Monje.

Archivo MUSEE



121

Objeto ID: 18032.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Alto: 3.5 cm; ancho: 8.2 cm;

profundidad: 7.3 cm: peso: 132 g.

Descripcion:

De estructura angular e irregular por la for-
ma de la roca. La parte inferior o base es pla-
na y cuadriculada. Presenta seis figuras zoo-
morfas (vacunos y otros) dispuestas en un
semiarco. Estas no se encuentran completa-
mente talladas. Pero sobre su lomo presen-
tan decoracién en circulos que representan
al dinero; detras de los zoomorfos se obser-
van ocho estructuras irregulares decoradas
con cuadriculas.

Funcion:

La figura es una representacién de Uywa
Illa (illa para reproduccién de animales),
especificamente una waka illa destinada
para reproduccién del ganado vacuno, em-
pleada en la prictica ritual para favorecer
la crianza, multiplicacién y proteccién de
la misma. La multiplicacién continua del
ganado, significa una prosperidad econé-
mica para la familia.



122

CATALOGO 16
ILLA CHUSLIKUNA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



123

Objeto ID: 18043.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Alto: 5.4 cm; ancho: 1.5 cm;
profundidad: 5.8 cm: peso: 38 g.

Descripcion:

Figura zoomorfa que representa un camé-
lido (llama) de pie y con la parte inferior
plana. Se observan la cabeza y cola pero no
asi las patas. El resto del cuerpo es liso. Se
evidencian residuos de un adhesivo.

Funcion:

Utilizada para la proteccién y reproduccién
del ganado. La figura zoomorfa es un uywa
illa (para la reproduccién de animales). En
este caso, es un qarwa illa, es decir, em-
pleada en la prictica ritual para favorecer la
crianza, multiplicacién y proteccién de los
auquénidos. Girault (1987) afirma que estas
illas son destinadas a la proteccién y mayor
reproduccién de las llamas.



124

CATALOGO 17
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



125

Objeto ID: 18048.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Alto: 4 cm; ancho: 1.8 cm;
profundidad: 5.3 cm; peso: 38 g.

Descripcion:

Figura zoomorfa que representa probable-
mente a un camélido parado y con la parte
inferior plana. Solo se observan ciertos ras-
gos de la cabeza, aunque no asi la cola ni las
patas. El resto del cuerpo es liso.

Funcién:

Utilizada para la proteccién y reproduccién
del ganado. La figura es una representacién
de uywa illa (para la reproduccién de ani-
males). Es empleada en la prictica ritual
para favorecer la crianza, multiplicacién y
proteccién del ganado (Girault, 1987). La
proliferacién continua del ganado significa
un bienestar y prosperidad econémica para
la familia.



126

CATALOGO 18
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



127

Objeto ID: 18049.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Alto: 2.9 cm; ancho: 1.4 cm;
profundidad: 4.7 cm; peso: 21 g.

Descripcion:

Figura zoomorfa que representa un vacuno
(toro) parado, se distinguen la cabeza, cola y
patas. El cuerpo es liso.

Funcidn:

Utilizado para la proteccién y reproduc-
cién del ganado. Este tipo de illa cumple
la funcién ritual de procrear mis ganado,
y también de cuidar, protegerlo de los pe-
ligros y de las enfermedades. Es decir, que
el ganado queda inmunizado contra las en-
fermedades, el rayo, la sequia, etc. (Oblitas,
1963). En este caso, el poder mdgico del
toro estd destinado para labradores, para
asegurar siembras buenas, para que la yunta
trabaje sin fatiga y los surcos resulten bien
trazados (Girault, 1987).



128

CATALOGO 19
CHUINI ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



129

Objeto ID: 18051.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Alto: 3.2 cm; ancho: 1.3 cm;

profundidad: 4.5 cm; peso: 16 g.

Descripcion:

Figura zoomorfa que representa un ovino
(carnero) recostado, se distinguen la cabeza,
la cola y las patas dobladas y encontradas.

Funcién:

Utilizada para la proteccién y reproduccién
del ganado. La funcién ritual de la i/la estd
destinada a asegurar la mayor produccién
del ganado ovino (Girault, 1987). Ungida
la illa con elementos rituales, se la entierra
en un rincén del corral. Este rito se efectda
durante las fiestas de Carnaval o Anata (Gi-
rault, 1987), época de lluvias, de flores y de
los primeros frutos de la cosecha.



130

CATALOGO 20
CHUSLI ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



131

Objeto ID: 18057.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Alto: 3.3 cm; ancho: 1 cm;

profundidad: 4.5 cm; peso: 16 g.

Descripcion:

Figura zoomorfa que representa a un camé-
lido (llama) parado y con la parte inferior
plana. Se denotan la cabeza y la cola, pero
no asi las patas. El cuerpo es liso pero en la
parte central presenta una perforacién circu-
lar, posiblemente para insertar un hilo o lana
para llevarlo colgado.

Funcion:

Utilizada para la proteccién y reproduccién
del ganado. La figura zoomorfa representa
un uywa illa, que favorece la reproduccién
de los animales. En este caso, este garwa illa
es empleada en la préctica ritual para favo-
recer la crianza, multiplicacién y proteccién
de los camélidos. Girault (1987) afirma que
estas illas son destinadas a la proteccién y a
la mayor reproduccién de las llamas.



132

CATALOGO 21
USI SEPJA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



133

Objeto ID: 18067.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Alto: 2.8 cm; ancho: 6.8 cm;

profundidad: 6.9 cm; peso: 154 g.

Descripcion:

Tiene una estructura cuadrangular, cuya
parte inferior o base es plana. Sobre ella se
encuentra lo siguiente: dos casas dispues-
tas en L con los techos a dos aguas y de-
coradas con lineas paralelas. Ademds, en
la parte posterior, llevan grabadas puertas
y ventanas. También se observa un cuadra-
do grande con motivos cuadriculados en su
superficie. Igualmente, hay otro cuadrado,
mds pequefio y con motivos romboidales,
en su superficie. Ambos representan las tie-
rras cultivadas.

Funcién:

Utilizada para protegerse del rayo y otras ca-
tastrofes. La usi sepja (ka), waka massa (k) o
uta (a), estd destinada para la casa, a la vida
familiar y el hogar. Protege ante el rayo o
cualquier catdstrofe (Girault, 1987). Oblitas
(1963) afirma que es un amuleto llamado
chejnoga sepja, destinado para los recién ca-
sados y sirve para llamar a la suerte con el fin
de adquirir una casita.



134

CATALOGO 22
JATTACHIKUJ O ATASI JATACHIKU

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



135

Objeto ID: 18096.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Ancho: 2 c¢cm; largo: 5 cm;
espesor: 1 cm; peso: 32 g.

Descripcion:

Esta figurilla es conocida como warmi
munachi. Es de estructura compuesta, repre-
senta a dos seres antropomorfos —un hom-
bre y una mujer— en el momento del acto
sexual. Oblitas (1963) y Girault (1987) re-
fieren que también se denominan jatachicu,
atasi jattachicu (ka) o khuya khuya (k).

Funcién:

La warmi munachi (“lo que quiere la mu-
jer”) o amuleto amoroso (Berg, 1985), pue-
de ser utilizado tanto por hombres como
por mujeres, sin importar su estado civil. Su
poder consiste en atraer el amor de la per-
sona deseada, tanto desde el punto de vista
carnal como sentimental (Girault, 1987).
Portugal (1961) afirma que estas figuras son
muy apreciadas por el mundo juvenil, pues
poseerla ayudaria a encontrar una pareja con
quien casarse.



136

CATALOGO 23
SEPJA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



137

Objeto ID: 18102.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Alto: 2.6 cm; ancho: 1.7 cm;
profundidad: 1.5 cm; peso: 7 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa que representa a una
mujer de pie con los brazos hacia delante.
Se observa una pollera con lineas verticales
y no tiene cuello. En la cabeza es notorio el
peinado del cabello partido del medio y que

termina en un par de trenzas en la espalda.

Funcidn:

La figura antropomorfa es la representa-
cién de una warmi illa, posiblemente haya
cumplido la funcién de mantener la atrac-
tiva belleza de la mujer, especialmente de
jovenes o bien se trata de la representacién
de una madre o rayka, base del estableci-
miento de un hogar estable. Otras figuras
de mujeres, sentadas junto a su mercaderia
(khatu sepja), camplen la funcién de atraer
clientela y tiene el poder mégico de pros-
peridad econdémica (Oblitas, 1963). Estas
illas son para las mujeres que se ocupan
del comercio al menudeo, para asegurar su

prosperidad (Girault, 1987).



138

CATALOGO 24
SEPJA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



139

Objeto ID: 18103.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Esculpido y gra-
bado por incisién.

Dimensiones: Alto: 2.6 cm; ancho: 1.7 cm;
profundidad: 1.3 cm; peso: 7 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa que representa a una
mujer de pie con los brazos hacia delante (se
observa que no tiene cuello). Es notorio el
par de trenzas que caen desde la espalda has-
ta la cintura.

Funcion:

La figura antropomorfa es la representacién
de una warmi illa. Posiblemente haya cum-
plido la funcién de mantener la belleza de la
mujer, especialmente de las jévenes. O bien
es la representacién de una madre o ayka,
base de un hogar estable. Otras figuras de
mujeres, sentadas junto a su mercaderfa
(khatu sepja), cumplen la funcién de atraer
clientela y tiene el poder mégico de la pros-
peridad econdémica (Oblitas, 1963). Estas
illas son para las mujeres que se ocupan del
comercio al menudeo, para asegurar su pros-

peridad (Girault, 1987).



140

CATALOGO 25
ILLA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



141

Objeto ID: 27767.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Ka/lawaya y aymara.

Epoca: Contemporineo.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 2.5 cm; ancho: 2.1 cm;

profundidad: 5.2 cm; peso: 4 g.

Descripcion:

Pieza asimétrica con base ovoidal. En la su-
perficie presenta la representacién de un ros-
tro antropomorfo con lineas alrededor; en la
parte inferior de la pieza se puede observar
una especie de representacién zoomorfa, més
especificamente un pescado con incisién en
el rostro y en la cola con lineas circulares.
Esta pieza, que contiene dos elementos, estd
dividida por una especie de cinturén con li-
neas geométricas.

Funcidn:

No se tienen registros de similares caracteris-
ticas. Sin embargo, las formas con figuras de
cabeza o rostro antropomorfo, si estd tallada
en piedra blanca, son simbolo de proteccién
contra todo lo malo. Dependiendo del tipo
de ritual, estos pueden ser amuletos favora-
bles o contrarios (Girault, 1987). Por la fi-
gura zoomorfa, identificada como pez, pue-
de que tenga relacién con el lago y la challwa
tayka: “madre pez” (Berg, 1985).



142

CATALOGO 26
ATASI JATTAQCHIKU

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



143

Objeto ID: 27770.

Procedencia: Tiahuanacu, provincia Ingavi,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 2.4 cm; ancho: 2.2 cm;

peso: 1 g.

Descripcion:

Pieza antropomorfa con base rectangular
con la representacién de un hombre y una
mujer unidos. La mujer tiene una trenza en
la espalda, la cual estd tallada. Sus brazos,
que se encuentran estirados sobre el cuello
del otro personaje, al igual que las piernas,
estdn talladas y dobladas.

Funcion:

La warmi munachi (“lo que quiere la mu-
jer”) o amuleto amoroso (Berg, 1985), pue-
de ser utilizado tanto por hombres como por
mujeres, sin importar si estdn en la solteria o
viudez. Su poder consiste en atraer el amor
de la persona deseada, tanto desde el punto
de vista carnal como del sentimental (Gi-
rault, 1987). Portugal (1961) también afir-
ma que estas figuras son mds apreciadas por
los jovenes para atraer el matrimonio, por
poseer el efecto simpdtico del amor.



144 ———

CATALOGO 27
CHUINI ILLA

- -, W
L B!
a i I F Mgl 4 IN"

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



145

Objeto ID: 27850.

Procedencia: Provincia Bautista Saavedra,
La Paz.

Cultura: Kallawaya.

Epoca: Contemporinea.

Materias primas: Alabastro.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 4.7 cm; ancho: 5.7 cm;

profundidad: 2.3 cm; peso: 63 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. La
pieza tiene forma de carnero con la cabeza
hacia abajo y las extremidades flexionadas;
lleva talladas las cuatro extremidades, los
cuernos en espiral, la cabeza y la cola. Se evi-
dencia una capa de pdtina.

Funcién:

La chuini Illa (ka), kortero mirachi (a/k) o
iwij llla (a) es utilizada para la protecciéon
y asegurar la mayor reproduccién del gana-
do ovino (Girault, 1987). Ungida la i//a con
elementos rituales, se entierra en un rincén
del corral. Este rito se efectia durante las
fiestas de Carnaval o Anata (Girault, 1987),
época de lluvias, de flores y de los primeros
frutos de la cosecha.



146

CATALOGO 28
MOLDE DE EKEKO

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



147

Objeto ID: 13769.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (1991).

Materias primas: Plomo, bronce y papel.
Técnicas de elaboracién: Vaciado y banado
en bronce.

Dimensiones: Alto: 7 cm; ancho: 9 cm;

profundidad: 1 cm; peso: 56.66 g.

Descripcion:

Pieza de estructura compuesta y antropo-
morfa hecha en plomo y bafiado en bronce.
Estd compuesto por un billete de diez pe-
sos bolivianos fuera de circulacién. Este es
verde y se encuentra doblado y sujetado por
un prendedor, el cual estd hecho de plomo
y pintado de dorado. Es una figura antropo-
morfa, representa a un hombre de pie, con
los brazos abiertos y sosteniendo varios ob-
jetos como una casa, un auto, una guitarra,
un teléfono y paquetes de viveres.

Funcién:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios
de la abundancia” y de la reproduccién. Si
se lo trata con los rituales correspondientes,
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo
o sahumarlo, traerd fortuna y prosperi-
dad (Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg,
1985). En este caso, el Ekeko es empleado
como una illa para la atraccién del dinero
para no le falte riqueza a su poseedor.



148

CATALOGO 29
EKEKO

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



149

Objeto ID: 11049.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana,
fieltro y pinturas al dleo.

Técnicas de elaboracién: Vaciado, pintado
y pegado.

Dimensiones: Alto: 18 ¢cm; ancho: 20 cm;

profundidad: 13 cm: peso: 459.6 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa masculina hecha de
yeso. Tiene el cabello rubio, los ojos azules,
bigote, boca abierta y estd con los brazos
abiertos. Viste un poncho de textil faja-
do por la cintura con una wiska y lleva un
sombrero de fieltro beige. El personaje carga
varios objetos, como bolsas de tocuyo con
viveres, utensilios de hojalata, canasta, bra-
sero, olla de ceramica, etc.

Funcidn:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios
de la abundancia” y de la reproduccién. Si
se lo trata con los rituales correspondientes,
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo
o sahumarlo, traerd fortuna y prosperidad
(Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg, 1985).
En este caso, por lo objetos que lleva, repre-
senta la prosperidad y abundancia de pro-
ductos de primera necesidad para el hogar.



150

CATALOGO 30
EKEKO

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



151

Objeto ID: 11051.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana,
fieltro, arcilla, madera y pinturas al 6leo.
Técnicas de elaboracién: Vaciado, pintado
y pegado.

Dimensiones: Alto: 18 cm; ancho: 15 cm;

profundidad: 13 cm: peso: 64 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa masculina hecha de
yeso, con el cabello rubio y el bigote negro.
Tiene la boca abierta y lleva los brazos abier-
tos. Lleva puesto un pantalén fucsia y zapa-
tos negros. Viste un poncho y faja de textil
con un /uchu de lana con orejeras. Lleva
también un sombrero tejido de hilo y otro
de fieltro negro tipo fedora. El personaje estd
cargado de varios objetos como bolsas de
textil (ch’uspas) y tocuyo con viveres, uten-
silios de hojalata y cajas de madera y lata,
vasijas y herramientas agricolas.

Funcién:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios
de la abundancia” y de la reproduccién. Si
se lo trata con los rituales correspondientes,
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo
o sahumarlo, traerd fortuna y prosperidad
(Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg, 1985).
En este caso, por lo objetos que lleva, repre-
senta la prosperidad y abundancia de pro-
ductos de primera necesidad para el hogar.



152

2

CATALOGO 31
EKEKO

Fotografias: Michelle Ramirez Monje.

Archivo MUSEE



153

Objeto ID: 11052.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, hilo,
vidrio, arcilla, madera, fieltro y pintura.
Técnicas de elaboracién: Vaciado, pintado
y pegado.

Dimensiones: Alto: 20 cm; ancho: 18 cm;
profundidad: 10 cm: peso: 460 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa masculina hecha de
yeso, con el cabello rubio, los ojos celestes,
bigote, boca abierta y con los brazos abier-
tos. Viste pantalén fucsia, camisa blanca,
saco amarillo, mangas y chalina tejidas en
hilo textil, un /uchu con orejeras tejido y
adornado con mostacillas amarillas y un
sombrero de fieltro amarillo. El personaje
estd cargado de varios objetos como bolsas
de tocuyo con viveres, cajas de madera, bol-
sas tejidas, paragua, plancha, vasija con vela,
instrumentos de hojalata, abarcas, rueca, bo-
tella, un gallo blanco y bast6n de mando de
autoridad originaria.

Funcion:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como el Dios
de la abundancia y la reproduccién, que trae
fortuna y prosperidad si se le trata con los
rituales correspondientes como hacer fumar
cigarrillos, ch’allar o sahumar (Oros, 2017;
Villanueva, 2017; Berg, 1985). En este
caso, por lo objetos que lleva, representa la
prosperidad y abundancia de productos ali-
menticios en el hogar, éxitos en la actividad
laboral y en la funcién de autoridad.



154

»

CATALOGO 32

EKEKO

Fotografias: Michelle Ramirez Monje.

Archivo MUSEE



155

Objeto ID: 11053.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana,
arcilla, madera, fieltro y pintura.

Técnicas de elaboracién: Vaciado, pintado
y pegado.

Dimensiones: Alto: 18 cm; ancho: 18 cm;
profundidad: 10 cm: peso: 335.8 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa masculina hecha de
yeso. Lleva el cabello rubio, la tez rosdcea,
los ojos azules, el bigote negro; tiene la
boca abierta y los brazos abiertos, viste traje
amarillo y un poncho de textil guindo y un
sombrero beige. El personaje estd cargado de
varios objetos como bolsas de tocuyo con
viveres, utensilios de hojalata, catre, silla, za-
patos, maletas de cuero, vasija, un tenedor
prendido al poncho, chuspa y sombrero de

la danza qina gina.

Funcion:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios
de la abundancia” y de la reproduccién. Si
se lo trata con los rituales correspondientes,
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo
o sahumarlo, traerd fortuna y prosperi-
dad (Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg,
1985). En este caso, por lo objetos que lleva,
representa la prosperidad y abundancia de
los productos alimenticios, tanto en el hogar
como el negocio y las ferias.



156

CATALOGO 33
EKEKO

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



157

Objeto ID: 11054.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana,
arcilla, madera, fieltro y pintura.

Técnicas de elaboracién: Vaciado, pintado
y pegado.

Dimensiones: Alto: 20 ¢cm; ancho: 21 cm;

profundidad: 10 cm: peso: 479.6 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa masculina hecha de
yeso. Lleva el cabello rubio, los ojos azules
y el bigote negro. Tiene la boca y los brazos
abiertos. Viste un traje amarillo, chaleco ce-
leste, poncho de textil café y mangas tejidas,
presenta un sombrero rojo y calza abarcas.
El personaje estd cargado de varios objetos
como bolsas de tocuyo con viveres, cajas de
madera, abarcas, bolsas de cuero, utensilios
de hojalata (tetera, embudo, azada).

Funcién:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta
ritual de Alasita. Es reconocido como “el
Dios de la abundancia” y de la reproduc-
cién. Si se lo trata con los rituales corres-
pondientes, como hacer que fume cigarri-
llos, ch’allarlo o sahumarlo, traerd fortuna
y prosperidad (Oros, 2017; Villanueva,
2017; Berg, 1985). En este caso, por lo ob-
jetos que lleva, representa la prosperidad en
el hogar y en el negocio.



158

CATALOGO 34
EKEKO

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



159

Objeto ID: 11055.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana,
arcilla, madera, fieltro y pintura.

Técnicas de elaboracién: Vaciado, pintado
y pegado.

Dimensiones: Alto 20.0 cm; ancho: 20.0
cm; profundidad: 10.0 cm: peso: 465.3,0 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa masculina hecha de
yeso con el cabello rubio, tez blanca, ojos
azules, bigote negro. Tiene la boca y los bra-
zos abiertos. Viste un poncho, chalina, man-
gas y lluchu tejidos y un sombrero de fieltro
blanco. El personaje carga varios objetos
como cuatro bolsas tejidas (ch’uspas), bolsas
de tocuyo con viveres, utensilios de hojalata,
olla de cerdmica, velas o cera, abarcas y col-
chén, chancaca (melaza de cana de aztcar),
chuntilla (herramienta agricola) y una casa o
edificio de madera.

Funcion:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios
de la abundancia” y de la reproduccién. Si
se lo trata con los rituales correspondientes,
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo
o sahumarlo, traerd fortuna y prosperi-
dad (Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg,
1985). En este caso, por lo objetos que lleva,
representa la prosperidad y la abundancia de
productos alimenticios en el hogar, la ilu-
sién de lograr tener una casa propia o bien
conseguir trabajar en una fibrica.



160

CATALOGO 35
EKEKO

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



161

Objeto ID: 11056.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, ma-
dera, fieltro y pintura.

Técnicas de elaboracién: Vaciado, pintado
y pegado.

Dimensiones: Alto: 18 cm; ancho: 22 cm;

profundidad: 11 c¢m; peso: 417.3 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa masculina hecha de
yeso, con el cabello rubio, los ojos azules,
bigote negro, boca y brazos abiertos; vis-
te un poncho y chalina de textil, mangas
tejidos, luchu tejido y sombrero de fieltro
beis. El personaje estd cargado de varios
objetos como bolsas de tocuyo con viveres,
utensilios de hojalata (jarrén, regadera, cal-
dera), vasijas de cerdmica, bolsas de cuero y
ch’uspas, abarcas, combo, cola seca de ma-
dera y un terrero con casas.

Funcién:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta
ritual de Alasita. Es reconocido como “el
Dios de la abundancia” y de la reproduc-
cién. Si se lo trata con los rituales corres-
pondientes, como hacer que fume cigarri-
llos, ch’allarlo o sahumarlo, traerd fortuna
y prosperidad (Oros, 2017; Villanueva,
2017; Berg, 1985). En este caso, por lo ob-
jetos que lleva, augura la prosperidad del
negocio y comercio de productos.



162

CATALOGO 36
EKEKO

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



163

Objeto ID: 11057.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (siglo xx).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana,
arcilla, madera, fieltro y pintura.

Técnicas de elaboracién: Vaciado, pintado
y pegado.

Dimensiones: Alto: 25 cm; ancho: 25 cm;
profundidad: 13 cm; peso: 98 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa masculina hecha de
yeso. Tiene la tez rosdcea, la boca y brazos
abiertos. Viste pantalén café, chaleco de
tela, poncho de textil café, mangas y chali-
na tejidas. En la cabeza lleva un gorro ana-
ranjado de lana y calza abarcas. El Ekeko
carga varios objetos como bolsas de tocuyo
con viveres, caja de madera, dos pares de
abarcas, balde y bafiera de hojalata, rueca,
quena, sombrero de cuero y otro de lana,
sartén, colchdn, canasta, frazada, wiska y
varias bolsas de tela con otros objetos como
vasijas, cigarrillos, etc.

Funcién:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta ri-
tual de Alasita. Es reconocido como “el Dios
de la abundancia” y de la reproduccién. Si
se lo trata con los rituales correspondientes,
como hacer que fume cigarrillos, ch’allarlo
o sahumarlo, traerd fortuna y prosperidad
(Oros, 2017; Villanueva, 2017; Berg, 1985).
El Ekeko representa a un comerciante de di-
versos productos, augurando prosperidad en
el negocio y el comercio.



164

CATALOGO 37
EKEKO

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



165

Objeto ID: 12305.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (siglo XX).
Materias primas: Yeso, textil, hojalata, lana,
arcilla, madera, plomo, pléstico, tocuyo, ba-
yeta y pintura.

Técnicas de elaboracién: Vaciado, pintado,
modelado, costurado y pegado.
Dimensiones: Alto: 17 cm; ancho: 40 cmy;
largo: 60 cm; peso: 238 g.

Descripcion:

Figura antropomorfa masculina hecha de
yeso con 146 miniaturas. El personaje estd
de pie con los brazos abiertos, rostro y ma-
nos pintados de rosado, cabello amarillo,
cejas y bigotes negros. Viste pantalones
guindos, saco azul y camisa blanca, encima
presenta una especie de saco largo sin man-
gas de color verde, en la cabeza un gorro
blanco tejido. El hombre carga 146 repro-

ducciones en miniaturas.

Funcién:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta
ritual de Alasita. Es reconocido como “el
Dios de la abundancia” y de la reproduc-
cién. Si se lo trata con los rituales corres-
pondientes, como hacer que fume cigarri-
llos, ch’allarlo o sahumarlo, traerd fortuna
y prosperidad (Oros, 2017; Villanueva,
2017; Berg, 1985). Por la gran cantidad de
objetos que carga se presume que represen-
ta a un comerciante muy gamiri (“rico” o
“de tener”), alguien préspero en los nego-
cios. También puede significar el deseo de
que no falte nada en el hogar.



166

CATALOGO 38
EKEKO DE BRONCE

e —

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



167

Objeto ID: 10957.

Procedencia: Umala, provincia Aroma, La
Paz.

Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (1996).

Materias primas: Metal-plomo.

Técnicas de elaboracién: Vaciado.
Dimensiones: Alto: 5 cm; ancho: 5.5 cm;

profundidad: 2 cm: peso: 95.3 g.

Descripcion:

Pieza antropomorfa de metal que represen-
ta a un hombre con los brazos abiertos, con
bigote y abdomen abultado. Se observa tam-
bién que lleva puesto un saco y pantalén. Se
evidencia restos de arcilla adheridos a las in-
cisiones de la parte posterior de la figura.

Funcidn:

El Ekeko es la figura principal en la fiesta
ritual de la Alasita. Es reconocido como “el
Dios de la abundancia” y de la reproduc-
cién. Si se lo trata con los rituales corres-
pondientes, como hacer que fume cigarri-
llos, ch’allarlo o sahumarlo, traerd fortuna
y prosperidad (Oros, 2017; Villanueva,
2017; Berg, 1985). En este sentido, el mol-
de a lo mejor sirvi6 para la reproduccién
de varias figuras del Ekeko para esta fiesta
ritual de la abundancia.



168

CATALOGO 39
VENDEDORA
DE FRUTA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



i
4

=]

F

169

Objeto ID: 16201.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (1994).

Materias primas: Yeso, madera, pintura y
alambre.

Técnicas de elaboracién: Vaciado modela-
do pintado cortado colado.

Dimensiones: Alto: 16 ¢cm; ancho: 20 cm;
largo: 24 cm; peso: 22.22 g.

Descripcion:

Pieza de forma irregular y de estructura
compuesta por una base rectangular pintada
y en la cual estd sentada una mujer de polle-
ra con sombrero. Esta tiene algunos detalles,
por ejemplo, la pollera y la manta de tela
que le cubren el torso. También las joyas en
la manta, anillos en los dedos y aretes en los
16bulos de las orejas. Esta illa oferta diversos
productos (frutas) en una mesa que estd en
frente suyo, un poco mds abajo que el nivel
de su cabeza y al alcance de sus manos en
actitud jovial.

Funcién:

Elemento ritual adquirido en la feria de Ala-
sita, fiesta dedicada a la deidad del Ekeko y
que se realiza anualmente en La Paz, desde
1781. Comienza al medio dia del 24 de ene-
ro y generalmente dura un mes La figura
representa a una mujer de pollera pugutera,
comerciante de frutas instalada en su ghatu
(“puesto de feria”) que refleja una buena y
exitosa venta que se traduce en prosperidad
y crecimiento econdémico en el negocio.



170

CATALOGO 40
VENDEDORA
DE VERDURAS

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



171

Objeto ID: 16203.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (1994).

Materias primas: Yeso, madera, pintura.
Técnicas de elaboracién: Vaciado, modela-
do, pintado, cortado y colado.
Dimensiones: Alto: 15 cm; ancho: 19 cm;
largo: 15 cm; peso: 10.04 g.

Descripcion:

Pieza de forma irregular y de estructura
compuesta por una base rectangular (pin-
tada), la cual estd en posicién de descanso
(sentada). Es una figura antropomorfa (mu-
jer de pollera/chola), con un sombrero que
tiene detalles, pollera y manta de tela que le
cubre el torso, con joyas en la manta, anillos
en los dedos y aretes en los l6bulos de las
orejas. La figura oferta verduras en actitud
jovial: nabos, zapallos, zanahorias, cebolla,
tomate, etc., en una mesa que estd en frente
suyo, un poco mds abajo que el nivel de su
cabeza y al alcance de sus manos.

Funcién:

Elemento ritual adquirido en la feria de
Alasita. Fiesta dedicada a la deidad del
Ekeko que se realiza anualmente en La Paz,
comenzando al medio dia del 24 de enero
(desde 1781). La figura representa a una
mujer de pollera a/jiri, comerciante insta-
lada en su ghatu (puesto de feria), la cual
refleja una buena y exitosa venta que se tra-
duce en prosperidad y crecimiento econé-
mico en el negocio.



172

CATALOGO 41
VENDEDORA DE PAN

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.




173

Objeto ID: 16204.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (1994).

Materias primas: Yeso, tela, madera, pintu-
ra, harina (pan), tinta y mimbre.

Técnicas de elaboracién: Vaciado, modela-
do, pintado, cortado y colado.
Dimensiones: Alto: 15 cm; ancho: 19 cm;
largo: 15 cm; peso: 541.224 g.

Descripcion:

Pieza de forma irregular y de estructura
compuesta por una base rectangular pinta-
da, la cual estd en posicién de descanso (sen-
tada). Es una figura antropomorfa (mujer de
pollera/chola) sentada bajo una sombrilla de
tela rosada y de madera (chiwina), con un
sombrero que tiene detalles. Viste una po-
llera y manta de tela que le cubre el torso
con joyas en esta, lleva anillos en los dedos y
aretes en los l6bulos de las orejas. La figura
oferta panes (marraquetas y sarnitas) sobre
una tarima.

Funcién:

Elemento ritual adquirido en la feria de Ala-
sitas. Fiesta dedicada a la deidad del Ekeko
que se realiza anualmente en La Paz, comen-
zando al medio dia del 24 de enero desde
1781. La figura representa a una mujer de
pollera tanta aljiri, vendedora de panes
instalada en su ghatu (puesto de feria). Re-
presentacién que refleja una buena y exitosa
venta, prosperidad y crecimiento econémico
en el negocio.



174

CATALOGO 42
VENDEDORA DE
VERDURAS

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



175

Objeto ID: 16211.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (1996).

Materias primas: Yeso, madera, pintura,
ldmina de acero estafiado (hojalata).
Técnicas de elaboracién: Vaciado modela-
do pintado cortado colado.

Dimensiones: Alto: 14 cm; ancho: 12 cm;
largo: 19 cm; peso: 472.78 g.

Descripcion:

Pieza de forma irregular y de estructura
compuesta por una base rectangular pinta-
da en la cual estd en posicién de descanso
(sentada) una figura antropomorfa (mujer
de pollera/chola) con sombrero que tiene
detalles, pollera y manta de tela que cubre
el torso con joyas en esta. En los dedos lleva
anillos y aretes en los 16bulos de las orejas.
Oferta diversos productos a la venta (papa,
choclo, cebolla, postres, zapallo, nabo, le-
chuga, tomate, etc.) sobre una mesada que
estd en frente suyo y un poco mds abajo que
el nivel de su cabeza, al alcance de sus manos
en actitud jovial.

Funcién:

Elemento ritual adquirido en la feria de Ala-
sitas. Fiesta dedicada a la deidad del Ekeko
que se realiza anualmente en La Paz, comen-
zando al medio dia del 24 de enero desde
1781. La figura representa a una mujer de
pollera aljiri, comerciante de verduras insta-
lada en su ghatu (“puesto de feria”), que re-
fleja una buena y exitosa venta, que se tradu-
ce en prosperidad y crecimiento econémico
en el negocio.



176

CATALOGO 43
VENDEDORA DE COCA

- .
L

| _ﬁ\\ﬁ\_‘\_ﬁ\ﬂlj:

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



177

Objeto ID: 31999.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara/urbano/mestizo.

Epoca: Contemporinea (2016).

Materias primas: Madera, papel, cartdn,
hojas de coca, pléstico, arcilla, pedreria de
fantasia, fibras sintéticas (lanilla, poliéster,
nylon).

Técnicas de elaboracién: Mixta.
Dimensiones: Alto: 23 cm; ancho: 19.8
cm; profundidad: 11.9 cm; peso: 170 g.

Descripcion:

Pieza de forma irregular y de estructura
compuesta. El puesto estd ocupado por una
senora de pollera rosada con un adorno ama-
rillo y una bufanda celeste con iconografia
de flores. Lleva un sombrero negro con un
adorno de pedreria de fantasia dorada. Tiene
un topo de flor, aretes y anillo dorados. A su
alrededor, en las partes laterales, hay cajas de
cigarrillos, cajas de alcohol rosas y canastas
blancas de lejia. Delante tiene cuatro bolsas
de coca y platos de lejia con formas de cara-
col y una pesa blanca. Detris de ella hay una
sombrilla de color celeste y turquesa, y al-
gunas bolsas de color colgadas de sus ramas.

Funcion:

Ritual, recreativo y ornamental. Elemento
ritual adquirido en la feria de Alasita, fiesta
dedicada a la deidad del Ekeko, la cual se
realiza anualmente en La Paz, comenzando
al medio dia del 24 de enero (desde 1781).
La figura representa a una mujer de polle-
ra ghathira instalada en su ghatu (“puesto
de feria”), expendiendo elementos rituales
como el alcohol, la coca, cigarrillos y lejia.
Podia representar a las personas que se de-
dican en este rubro y augurar la prosperidad
econdmica y éxitos en el negocio.



178

CATALOGO 44
ILLA TIO DE LA MINA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



179

Objeto ID: 27727.

Procedencia: Oruro.

Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (siglo XX).
Materias primas: Litico y metal.

Técnicas de elaboracién: Esculpido.
Dimensiones: Alto: 30 cm; ancho: 16 cm;
profundidad: 15 cm; peso: 315 g.

Descripcion:

Pieza antropomorfa esculpida en piedra.
Sobre una base rectangular se encuentra la
figura de un hombre sentado sobre unas ro-
cas con el falo erecto, boca abierta y una de
las mejillas abultada, como mascando coca.
Presenta un casco en la cabeza y un jarro me-
talico en el falo.

Funcién:

El Tio es la deidad de las minas a quien rin-
den culto los mineros, entregando alcohol,
cigarrillo y hojas de coca cada martes y vier-
nes, antes de iniciar actividades. El Tio es el
duefio de las vetas y los preciados minerales
de la mina, quien las muestra y esconde a su
capricho y voluntad, por lo que los mine-
ros le piden suerte, proteccién y alguna veta
del mineral realizando una ofrenda o pago
durante agosto (lakan phaxsi), cuando la Pa-
chamama estd hambrienta. De lo contrario,
retira el mineral o esconde las vetas, inclu-
so pude cobrar vidas humanas como deuda
(Ferndndez, 2000).



£:10)

CATALOGO 45
UNTU EN FORMA
DE LLAMITA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



181

Objeto ID: 31421.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Epoca: Contemporanea.

Materias primas: Cebo de origen animal.
Técnicas de elaboracién: Amasado y en-
vuelto.

Dimensiones: Alto: 10 cm; ancho: 3 cm;
largo: 8 cm; peso: 0.07 g.

Descripcion:

El cebo estd modelado en forma de un ca-
mélido de pie y lleva envuelto en el cuerpo
lana lila y verde.

Funcién:

El sebo conocido como untu es el elemen-
to imprescindible en las ofrendas rituales
o waxtas para lograr un corazén apacible
y blando o “lampu chuyma’. Segiin Berg
(1985) es como un don especial a los seres
sobrenaturales. En caso de emplearse en las
ofrendas maléficas, la grasa es atada en lanas
negras y traspasada con dardos (Berg, 1985).
En este caso, el sebo en forma de llama es
parte de una ofrenda benéfica.



182

CATALOGO 46
ILLA MINERO

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



183

Objeto ID: 31469.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (2015).

Materias primas: Yeso y pigmentos.
Técnicas de elaboraciéon: Moldeado y pin-
tado.

Dimensiones: Alto: 21 cm; ancho: 14.5
cm; profundidad: 16 cm; peso: 999 g.

Descripcion:

Pieza de forma irregular y de estructura
compuesta con imdgenes antropomorfas
que salen de lo que parece una olla o una
mina. En la boca de esta hay un minero
que rueda un coche cargado de plata, deco-
rado con algunas piedras semipreciosas; en
la parte superior de la mina la imagen de
una virgen rodeada de plata y vivos colores
rosado y azul de purpurina brillante. En la
base de la pieza vemos monedas y piedras
semipreciosas, ademds de un coche. Toda la
pieza es dorada.

Funcidn:

Elemento ritual adquirido en la feria de Ala-
sitas, fiesta dedicada a la deidad del Ekeko
que se realiza anualmente en La Paz, comen-
zando al medio dia del 24 de enero desde
1781. En este caso, es una i//z de buena
suerte que representa o atrae la riqueza y
fortuna de las minas, que también se puede
obtener con la fe y bendicién de la Virgen

de Candelaria.



184

CATALOGO 47
ILLA SAPO

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



185

Objeto ID: 31470.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (2015).

Materias primas: Yeso y pigmentos.
Técnicas de elaboraciéon: Moldeado y pin-
tado.

Dimensiones: Alto: 15.4 c¢m; ancho: 22.3
cm; profundidad: 20.8 cm; peso: 775 g.

Descripcion:

Pieza de forma irregular y de estructura
compuesta. Pareja de sapos, parados y apo-
yados en lo que parece una urna; en la base
de esta hay coches, herraduras y wairurus, y
estd decorado con piedras de fantasia. Los
sapos tienen cascos de mineros en azul y co-
lor champagne de purpurina. De las bocas
salen delgadas cuerdas plateadas que tienen
ensartadas monedas del mismo color, mis-
mas que estdn delante de ellos. Toda la pieza
es dorada. En la base hay una serie de billetes
de pesos bolivianos en varios cortes.

Funcion:

Illa que representa y atrae la riqueza y for-
tuna existente. Los sapos y otros elemen-
tos del amuleto simbolizan la buena suerte,
abundancia y reproduccién de las riquezas.
Cumplir o hacer realidad estos suefios y
anhelos dependen de la fe y de la chulla a
mediodia del 24 de enero en la fiesta ritual

de la Alasita.



186

CATALOGO 48
ILLA PARA ANIMALES

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



187

Objeto ID: 32389.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara.

Epoca: Contempordnea (2017).

Materias primas: Arcilla y lana de oveja.
Técnicas de elaboracién: Moldeado.
Dimensiones: Alto: 7.3 cm; didmetro: 12 cm.

Descripcion:

Pieza de forma irregular y de estructura
compuesta. La base es redonda. En ella se
encuentra un cdmulo amontonado de re-
presentaciones de piedras, cuatro llamitas de
la misma arcilla y cuatro ovejas incrustadas
también en arcilla. El objeto estd rodeado de
lana blanca de oveja y encima lleva pétalos
de rosas rojas.

Funcién:

Es una illa que cumple la funcién ritual de
reproduccién y multiplicacién de animales
como la llama y la oveja. Asimismo, favorece
la crianza, cuidado y proteccién de estos ani-
males, de las amenazas y ataques de depreda-
dores y de las enfermedades. La fiesta ritual
de celebrar a las illas y también a las ispallas
es de origen ancestral y se la realizaba cada
21 de diciembre.



188

CATALOGO 49
ILLA VACA CON CRIA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



189

Objeto ID: 10755.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (1996).

Materias primas: Yeso y pigmentos al 6leo.
Técnicas de elaboracién: Moldeado, vacia-
do y policromado.

Dimensiones: Alto: 22 cm; profundidad:
32 cm; peso: 880 g.

Descripcion:

Pieza compuesta por dos figuras zoomorfas,
una grande y otra pequefia. Representa a
una vaca con su cria. La vaca estd parada y
tiene el cuerpo crema con manchas negras,
pezufias también negras, hocico y ubres de
color rosado. Lleva puesto una jdquima en la
cabeza. La cria tiene un cuerpo también cre-
ma con manchas negras, no tiene cuernos.
Estd parada en una base irregular de color
verde. Ambos tienen acabado brilloso.

Funcidn:

La vaca llegé durante la Colonia, se adaptd
ficilmente entre las familias del Altiplano,
simbolizando su tenencia un poder econé-
mico alto. Las vacas lecheras tienen un alto
precio por la leche y para la elaboracién de
queso, ademds por la nueva cria. La abun-
dante representacion de estas figuras en la
fiesta ritual de Alasita es sinénimo de re-
produccién y prosperidad en la crianza de
estos animales.



190

CATALOGO 50
ILLA TORO

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



191

Objeto ID: 10757.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (1996).

Materias primas: Yeso y pigmentos al 6leo.
Técnicas de elaboracién: Moldeado, vacia-
do y policromado.

Dimensiones: Alto: 29 cm; ancho: 13 cm;

profundidad: 34 cm; peso 860 g.

Descripcion:

Pieza zoomorfa, toro de pie y con un par
de cuernos. Cola pegada a la pata trasera.
El cuerpo de color crema presenta man-
chas negras, los cuernos en crema tienen las
puntas grises, las orejas y el hocico estdn
pintados en rosado y rojo. Representa un
toro muy robusto.

Funcion:

Traido por los espafioles durante la Colo-
nia, el toro es parte de los rituales de Ala-
sita, pues es la representacién de fuerza y
trabajo, y tambien de prosperidad y buena
posicién econémica. En ese sentido, el toro
es apreciado por los carniceros (quienes ex-
pendian carne) y los waka mafasus (“com-
pradores de vacunos”) para atraer esa fuerza
de prosperidad. En el drea rural los toros
son aun mds apreciados como yunta (“par
de toros”) para el trabajo agricola, por lo
que adquirirlas y tenerlas son una ///a para
que se procreen mids.



192

CATALOGO 51
ILLA TORO

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



193

Objeto ID: 10759.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (1996).

Materias primas: Yeso y pigmentos al 6leo.
Técnicas de elaboracién: Moldeado, vacia-
do y policromado.

Dimensiones: Alto: 28 cm; ancho: 13 cm;

profundidad: 34 cm; peso: 980 g.

Descripcion:

Pieza zoomorfa, toro de pie con par de cuer-
nos, cola pegada a la pata trasera. El cuerpo
del toro en negro, el lomo y la cabeza tienen
un blanco difuminado, los cuernos blancos
llevan las puntas grises, las orejas y el hocico
estdn pintados en rosado. Presenta una no-
toria robustez.

Funcion:

Traido por los espafioles durante la Colonia,
el toro es parte de los rituales de Alasita, es
la representacién de fuerza y trabajo, y tam-
bien de prosperidad y buena posicién eco-
ndémica. En ese sentido, es apreciado por los
carniceros (quienes expendian carne) y los
waka manasus (“compradores de vacunos”)
para atraer esa fuerza de prosperidad. En el
drea rural los toros son atin mds apreciados
como yunta (“par de toros”) para el trabajo
agricola, por lo que adquirirlas y tenerlas son
una i/la para que se procreen mds.



194

CATALOGO 52
WAYRURUS EN
MINIATURA




195

Objeto ID: 15575.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (1996).

Materias primas: Algodén y wayrurus.
Técnicas de elaboracién: Seleccionado y
envuelto.

Dimensiones: Didmetro: 4 cm; peso: 4.98 g.

Descripcion:

Pieza de forma asimétrica de color blanco
que envuelve a su vez a pequenas 71 semillas
de color negro y rojo.

Funcién:

Presente en los rituales de Alasita. Son semi-
llas que representan la reproduccién y buena
suerte. Girault (1988) afirma que estas son
de dos tipos: una enteramente de roja escar-
lata del género Erythrina, conocido por los
aymaras como kachu wairuru (“femenino”);
y el otro, roja escarlata con mancha negra
del género Ormosia, reconocido como orkko
wairuru (“masculino”); empleado en pares
en las mesas rituales. En las qullqi wayaqas
de mujeres, siempre estdn presentes.



196

CATALOGO 53
ILLA DE LA SUERTE

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



197

Objeto ID: 15576.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (1996).

Materias primas: Papel, tintes de impre-
sién, bronce, wayruru y plistico.

Técnicas de elaboracién: Impreso, cortado,
vaciado, banado y embazado.
Dimensiones: Alto: 3.2 cm; ancho: 8.5 cm;
peso: 7.18 g.

Descripcion:

Pieza de forma rectangular dispuesta ver-
ticalmente, compuesta por un billete de
Alasita de mil délares americanos y tres ele-
mentos de cobre bafiados en dorado; una de
forma zoomérfica, de un anfibio (sapo); otra
a manera de una mano antropomorfa y la
otra a manera de herradura con incisiones
en sus bordes y una figura asimétrica en su
centro. Por tltimo, presenta un wayruru na-
ranja combinado con negro. Todas estas en
una bolsa pléstica transparente.

Funcion:

Presente y parte en los rituales de Alasita el
24 de enero. Simbolizan o atraen la buena
suerte, abundancia de riquezas, prosperidad
y multiplicacién del dinero en délares. Para
concretar tales efectos, un yatiri la sahima
y la ¢halla con alcohol para llamar toda esa
energia para el portador, quien debe tener
toda la fe.



198

CATALOGO 54
TERRENO CON CASA
EN CONSTRUCCION

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



199

Objeto ID: 31492.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contemporinea (2015).

Materias primas: Yeso y pigmentos.
Técnicas de elaboracién: Moldeado e im-
preso.

Dimensiones: Alto: 3.3 cm; ancho: 16.5
cm; profundidad: 12.5 cm; peso: 250 g.

s
e
vl
™

I
|06 T

3

=

Descripcion:

Pieza en forma cuadrangular de estructura
compuesta. Se trata de un terreno amura-
llado con ladrillo y con una casa (habita-
cién) en plena construccién (machones y
muro de ladrillo). En el amplio patio con
pasto verde y flores cerca a los muros, se
observa ladrillos, montén de arena, piedra
y madera; en la puerta principal hay un co-
che rojo estacionado.

Funcién:

Muchas familias que no tienen una casa pro-
pia o viven en alquiler o anticrético, trabajan
con el suefo y anhelo de conseguir o com-
prarse un terreno y tener casa propia y auto.
La fiesta ritual de la Alasita es una oportuni-
dad para cumplir y hacer realidad este suefio
y anhelo de las personas y familias que tie-
nen fe y que creen en esta fiesta ritual.




200

CATALOGO 55
EDIFICIO CON CHALET

& = N
fi 1 JE A

— __.q.},-—-

’l_ml_ﬂ B B
= JIU I
= I

I

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



201

Objeto ID: 31502.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Aymara urbano.

Epoca: Contempordnea (2015).

Materias primas: Yeso y pigmentos.
Técnicas de elaboraciéon: Moldeado y pin-
tado.

Dimensiones: Alto: 23.5 c¢m; ancho: 16.4
cm; profundidad: 13.7 cm; peso: 1.084 g.

Descripcion:

Pieza de forma rectangular y de estructura
compuesta, es un edificio de tres pisos con
chalet en la parte superior. En la planta baja
tiene tiendas de negocios y un coche de co-
lor rojo estacionado. El edificio estd deco-
rado con vidrios y estd pintado en guindo,
amarillo y verde, al igual que el chalet.

Funcién:

El sueno de seguir creciendo y prosperar
econdémicamente se manifiestan también en
la adquisicién de estos suntuosos edificios.
La fiesta ritual de la Alasita es una oportu-
nidad para cumplir y hacer realidad estos
suefios y anhelos de las personas y familias
que tienen fe y creen en esta fiesta ritual. El
bien adquirido es sahumado con incienso y
copal, y se ch'alla con alcohol, azticar, canela,
flores, para que sea una realidad.



202

CATALOGO 56
LOTE DE ILLAS DE LA MARKA
SANTIAGO DE ANDAMARCA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



203

Objeto ID: 33413.

Procedencia: Santiago de Andamarca, Sud
Carangas, Oruro.

Cultura: Aymara.

Epoca: Contempordnea (2022).

Materias primas: Arcilla y lana de colores.
Técnicas de elaboracién: Moldeado a
mano.

Dimensiones: Alto: 9 cm; ancho: 30 cm;
largo: 45 cm.

Descripcion:

Lote de illas para la reproduccién y mul-
tiplicacién del ganado que comprende 25
elementos del nacimiento de la Marka San-
tiago de Andamarca. El lote consta de los si-
guientes elementos: nueve llamas, tres toros,
tres vacas, tres crias de vaca, tres ovejas, tres
coches y una casa.

Funcidn:

La fiesta ritual de las illas ancestralmente
se celebraba el 21 de diciembre, tiempo de
lluvia o jallu pacha que trae fecundidad y
los primeros frutos de la cosecha (ispallas).
Este tiempo también era una celebracién a
las illas para la fecundidad, reproduccién y
multiplicacién del ganado. En algunas co-
munidades como Andamarca se han mante-
nido vigentes estas practicas rituales, elabo-
rando representaciones en arcilla.



204

»

CATALOGO 57
KONOPA

Fotografias: Michelle Ramirez Monje.

Archivo MUSEE



205

Objeto ID: 8675.

Cultura: Inca.

Epoca: Prehispénica.

Materias primas: Granito.

Técnicas de elaboracién: Tallado, esculpido
y pulido.

Dimensiones: Alto: 14.8 cm; ancho: 7.2
cm; profundidad: 13.5 cm; peso 18.79 g.

Descripcion:

Esta pieza tiene forma de camélido con una
cavidad circular en la espalda. Lleva tallada
un rostro zoomorfo; ademds, el sector del
cuello presenta un tallado que va hasta la
parte inferior y que tiene forma de ojiva in-
vertida. Presenta erosién y un tipo de grasa
dentro de la cavidad circular.

Funcién:

Las konopas han sido parte de los rituales
privados y publicos desde el imperio inca.
Estas eran como wak’as publicas, pero des-
tinadas a los espacios privados (Arriaga,
1620). Paredes (1920) menciona que las
konopas eran dioses tutelares destinados
a proteger familias. Fernindez (2018) ci-
tando a Sillar (2016) afirma que las formas
animales de las konopas, la eleccién de su
materia prima y la yuxtaposicién con otros
materiales y objetos en la preparacién de la
ofrenda son el reflejo de las profundas rela-
ciones formadas entre la gente, los rebanos
de camélidos y la “tierra animada”.



206

CATALOGO 58
KONOPA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



207

Objeto ID: 8677.

Cultura: Quechua.

Epoca: Contemporanea.

Materias primas: Alabastro, fibra animal,
pigmento.

Técnicas de elaboracién: Tallado, hilado,
tenido.

Dimensiones: Alto: 8.3 cm; ancho: 15.9
cm; profundidad 10 cm; peso 1.044 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. La
pieza presenta forma de camélido con una
cavidad circular en la espalda; en la base
tiene talladas una linea vertical y una linea
horizontal cruzadas. En la parte de la cabe-
za lleva adherida una lana roja. Presenta una
capa de pdtina en toda la superficie.

Funcion:

Elemento sagrado utilizado en los ritua-
les y practicadas en la intimidad del hogar
para promover la fertilidad y proteccién del
ndcleo familiar (Ferndndez, 2018). Segtin
Flores-Ochoa (1976), la hendidura en Ila
parte posterior de la konopa, representa una
ghucha o lago. Colocada la grasa animal
durante el ritual, se convertia en un agente
de transformacién alimentando simbdlica-
mente a las montanas para fomentar la sa-
lud y la fertilidad de los rebanos de llamas
(Sillar, 2016).



208

CATALOGO 59
KONOPA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



209

Objeto ID: 8678.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Epoca: Contemporanea.

Materias primas: Alabastro, fibra animal,
pigmento.

Técnicas de elaboracién: Tallado, pulido.
Dimensiones: Alto: 6.5 cm; ancho: 5 cm;

profundidad: 10.3 cm; peso: 335 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. La
pieza presenta la forma de un camélido con
una cavidad circular en la espalda; en la base
hay talladas una linea vertical y una linea ho-
rizontal cruzadas. En la regién de la cabeza
lleva adherida una lana roja. Tiene una capa
de pdtina en toda la superficie.

Funcién:

Las konopas han sido parte de los rituales
privados y publicos desde el imperio Inca.
Estas eran como wak’as publicas, pero
destinadas a los espacios privados (Arriaga,
1620). Paredes (1920) menciona que las
konopas eran dioses tutelares destinados
a proteger familias. Fernindez (2018) ci-
tando a Sillar (2016) afirma que las formas
animales de las konopas, la eleccién de su
materia prima y la yuxtaposicién con otros
materiales y objetos en la preparacién de la
ofrenda, son el reflejo de las profundas rela-
ciones formadas entre la gente, los rebanos
de camélidos y la “tierra animada”.



210

CATALOGO 60
KONOPA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



211

Objeto ID: 8768.

Procedencia: No identificada.

Cultura: No identificada.

Materias primas: Granito.

Técnicas de elaboracién: Tallado, alisado.
Dimensiones: Alto: 12.5 cm; ancho: 14.5
cm; profundidad: 10.2 cm; peso: 2096 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica antropomor-
fa. La pieza presenta forma de camélido con
una cavidad en la espalda. Lleva talladas las
extremidades, la cola, las orejas, el hocico y
el cuello. Se evidencian melladuras, erosién
y salinidad.

Funcion:

La konopa era una illa y al mismo tiempo
una waka portitil que se podia transportar
al lugar indicado para realizar el ritual, pero
principalmente estaban destinadas para ri-
tuales en la intimidad del hogar y familiar.
Girault (1988) afirma que estas se hereda-
ban de padres a hijos, y se atribufa un gran
poder, el de provocar las lluvias o de asegurar
una cierta abundancia y, por consecuencia,
de obtener buenas cosechas.



212

CATALOGO 61
KONOPA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



213

Objeto ID: 8773.

Procedencia: Cruce Culta, provincia Ava-
roa, Oruro.

Cultura: Quechua.

Epoca: Contemporanea.

Materias primas: Granito.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 24 cm; ancho: 13.7
cm; profundidad: 25.5 cm; peso: 2.449 g.

Descripcion:

Pieza asimétrica de forma zoomorfa, repre-
sentacién de un camélido. La pieza presenta
los rasgos faciales, las patas, la cola y las par-
tes genitales tallados; su lomo presenta una
cavidad ovalada y profunda.

Funcion:

La konopa era una illa y, al mismo tiempo,
una waka portitil que se podia transportar
al lugar indicado para realizar el ritual. Pero
principalmente estaban destinadas para ri-
tuales en la intimidad del hogar y familiar.
Girault (1988) afirma que estas se hereda-
ban de padres a hijos, y se atribufa un gran
poder, el de provocar las lluvias o de asegurar
una cierta abundancia y, por consecuencia,
de obtener buenas cosechas.



214

CATALOGO 62
KONOPA DOBLE

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



215

Objeto ID: 8774.

Procedencia: Cruce Culta, provincia Ava-
roa, Oruro.

Cultura: Quechua.

Epoca: Contemporanea.

Materias primas: Granito.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 15.7 c¢m; ancho: 21.7
cm; profundidad: 18.8 cm; peso: 2.210 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica zoomorfa
compuesta. La pieza tiene forma de dos ca-
mélidos con cavidades en sus espaldas. Am-
bas llamas estdn unidas por una porcién de
la misma piedra. La llama mds grande pre-
senta rasgos de hembra y la llama pequefia
rasgos de macho.

Funcion:

La konopa era una illa y, al mismo tiempo,
una waka portitil que se podia transportar
al lugar indicado para realizar el ritual, pero
principalmente estaban destinadas para ri-
tuales en la intimidad del hogar y familiar.
Girault (1988) afirma que estas se hereda-
ban de padres a hijos, y se atribufa un gran
poder, el de provocar las lluvias o de asegurar
una cierta abundancia y, por consecuencia,
de obtener buenas cosechas.



PA[S

»

CATALOGO 63
KONOPA

Fotografias: Michelle Ramirez Monje.

Archivo MUSEE



217

Objeto ID: 8779.

Procedencia: Cruce Culta, provincia Ava-
roa, Oruro.

Cultura: Quechua.

Epoca: Contemporanea.

Materias primas: Granito.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 11 cm; ancho: 7.1 cm;

profundidad: 12.7 cmj; peso: 451 g.

Descripcion:

Pieza asimétrica zoomorfa. Presenta tallado
en los rasgos faciales y las patas, presenta tam-
bién una cavidad en el lomo de forma oval.

Funcion:

La konopa era una illa y, al mismo tiempo,
una waka portitil que se podia transportar
al lugar donde se precisa realizar el ritual,
pero principalmente estaban destinadas para
rituales en la intimidad del hogar y familiar.
Girault (1988) afirma que estas se hereda-
ban de padres a hijos para proteger el hogar,
el ganado, las cosechas, por lo que se atri-
buia un gran poder, el de provocar las lluvias
o de asegurar una cierta abundancia y, por
consecuencia, de obtener buenas cosechas.



218

2

CATALOGO 64
KONOPA

Fotografias: Michelle Ramirez Monje.

Archivo MUSEE



219

Objeto ID: 8843.

Procedencia: Cruce Culta, provincia Ava-
roa, Oruro.

Cultura: Quechua.

Epoca: Contemporanea.

Materias primas: Granito.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 11.7 c¢m; ancho: 13.4
cm; profundidad: 17.5 cm; peso: 2254 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. La
pieza tiene forma de sapo que lleva una cavi-
dad profunda en la parte inferior. Tiene ta-
lladas las extremidades, los ojos, la boca y los
genitales. Se evidencian algunas melladuras.

Funcién:

El sapo es considerado en aymara como
mama jampatu, relacionado con la hume-
dad y la lluvia (Berg, 2005). En este sentido,
la konopa con formas de sapo eran utilizados
en las ceremonias rituales relacionados con
las actividades agricolas, como afirma Gi-
rault (1988): “Si las lluvias parecen tardarse
o, si se quiere, tener seguridad de que caerd
suficientemente en el futuro, se apela a un
indio que tiene un sapo de piedra’. En com-
pania de otros, se dirige entonces a un cam-
po recientemente sembrado; todo el mundo
se pone en el centro donde es depositado el
sapo, cuya concavidad se presenta por enci-
ma. Con vino rojo y alcohol, cada campesi-
no comienza a hacer una challa alrededor de
esta figura. A su vez, el propietario vierte un
poco en la concavidad del sapo y lo vuelve al
aire. Algunos segundos después verte agua
sobre su vientre y lo vuelve, dejandolo asi al-
gunos minutos a fin de que “ponga sus hue-
vos”. “Finalmente, cada asistente hace una
ultima ch’alla y el sapo es recuperado por su

dueno” (Girault, 1988: 307).



220

CATALOGO 65
KONOPA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



221

Objeto ID: 8844.

Procedencia: Cruce Culta, provincia Ava-
roa, Oruro.

Cultura: Quechua.

Epoca: Contemporanea.

Materias primas: Granito.

Técnicas de elaboracién: Tallado y pulido.
Dimensiones: Alto: 11.8 cm; ancho: 14.3
cm; profundidad: 17.8 cm; peso: 2.388,0 g.

Descripcion:

Pieza de estructura asimétrica zoomorfa. La
pieza tiene forma de sapo que lleva una ca-
vidad profunda en la parte inferior. Lleva ta-
lladas las extremidades, los ojos, la boca y los
genitales. Se evidencian algunas melladuras.

Funcién:

El sapo, conocido como mama jampatu, es
la representaciéon de la relacién tierra-agua
(Montafio, 1999), por lo tanto, estd rela-
cionado con la humedad, el agua, la lluvia,
fecundidad y la produccién agricola (Berg,
2005). En este sentido, las konopas con for-
mas de sapo eran utilizados en las ceremo-
nias rituales relacionadas con las actividades
agricolas (Girault, 1988). Estd asociado en
especial a ritos que se efectian después de la
plantacién de las papas, en la época en que
normalmente las lluvias deben comenzar. “Si
estas parecen tardarse o, si se quiere, tener
seguridad de que caerd suficientemente en el
futuro, se apela a un indio que tiene un sapo
de piedra” (Girault, 1988: 307). En compa-
fifa de otros, se dirige entonces a un campo
recientemente sembrado; todo el mundo se
pone en el centro donde es depositado el
sapo, cuya concavidad se presenta por en-
cima. Con vino rojo y alcohol, cada campe-
sino comienza a hacer una challa alrededor
de esta figura. A su vez, el propietario vierte
un poco en la concavidad del sapo y lo vuel-
ve al aire. Algunos segundos después verte
agua sobre su vientre y lo vuelve, dejindo-
lo asi algunos minutos a fin de que “ponga
sus huevos. “Finalmente, cada asistente hace
una ultima ch’alla y el sapo es recuperado

por su duefio” (Girault, 1988: 307).



222

CATALOGO 66
ILLA YAYA MAMA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



223

Objeto ID: 18816.

Procedencia: Quiascape, Carabuco, provin-
cia Camacho, La Paz.

Cultura: Chiripa.

Epoca: Prehispénica. Periodo Formativo
Medio (1300-500 a. C.) en el drea circunla-
custre del lago Titicaca.

Materias primas: Roca ignea (granito).
Técnicas de elaboracién: Tallado mediante
percusion.

Dimensiones: Alto: 13 cm; ancho: 11.7
cm; profundidad: 10 cm; peso: 2.560 g.

Descripcion:

Pieza de estructura simétrica y de forma ca-
bica con la base angular, decorada en alto
relieve. La decoracién presenta: en la parte
superior una cruz de cuatro puntas con un
circulo central; en las partes frontal y pos-
terior unos rostros antropomorfos con ma-
nos que poseen cuatro dedos; en las partes
laterales se denotan unas figuras zoomorfas
que probablemente representen a ofidios, ya
que tienen el cuerpo en zigzag y las colas do-
bladas en circulos. Presenta una franja lineal
dispuesta horizontalmente y que rodea a
toda la pieza, ademds divide la parte decora-
da con la base. La decoracién en los laterales
estd desgastada.

Funcién:

Las esculturas coloquialmente conocidas
como “piedras del rayo” son estelas portd-
tiles de piedra tallada con motivos ondu-
lados similares a rayos o serpientes, elabo-
radas durante el Periodo Formativo Medio
(1300-500 a. C.) en el drea circunlacustre
del lago Titicaca como parte de la tradi-
cion religiosa Yaya Mama vinculada con la
cultura Chiripa (c. 1500-100 a. C.). En el
caso de las estelas portdtiles mds pequenas,
su dispersién es mds amplia y sus contex-
tos histéricos son poco claros debido a que
muchas fueron re-utilizados y re-significa-
das como w’akas en distintos tipos de cere-
monias domésticas y comunitarias hasta la
actualidad (Ferndndez, 2018).



224

CATALOGO 67
ILLA YAYA MAMA

Archivo MUSEE.
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



225

Objeto ID: 18818.

Procedencia: Regién de Quiascape, provin-
cia Camacho, La Paz.

Cultura: Chiripa.

Epoca: Prehispanica (1500-100 a. C.).
Materias primas: Roca granitica.

Técnicas de elaboracién: Tallado mediante
percusion.

Dimensiones: Alto 12.6,0 cm; ancho 12,0
cm; profundidad 8.8,0 cm; peso; 2.480,0 gr.

Descripcion:

Pieza de estructura simétrica y de forma pa-
ralelepipeda con la base semicéncava, deco-
rada en alto relieve. La decoracién presenta
motivos geométricos: en la parte superior
tres circulos (probablemente existi6 uno
mds); rodeando la pieza hay cuatro lineas
semicurvas unidas entre si; en las partes
frontal y posterior posee unos tridngulos.
Presenta una franja lineal dispuesta hori-
zontalmente y que rodea a toda la pieza,
ademds divide la parte decorada con la
base. La decoracién se encuentra muy des-
gastada y presenta pequeno faltante.

Funcién:

Las esculturas, coloquialmente conoci-
das como “piedras del rayo”, son estelas
portdtiles de piedra tallada con motivos
ondulados similares a rayos o serpientes,
elaboradas durante el Periodo Formativo
Medio (1300-500 a. C.) en el 4rea cirncun-
lacustre del lago Titicaca como parte de la
tradicion religiosa Yaya Mama vinculada
con la cultura Chiripa (c. 1500-100 a. C.).
En el caso de las estelas portdtiles mds pe-
quenas, su dispersién es mds amplia y sus
contextos histéricos son poco claros debido
a que muchas fueron re-utilizados y re-
significadas como w’akas en distintos tipos
de ceremonias domésticas y comunitarias
hasta la actualidad (Ferndndez, 2018).



226

CATALOGO 68
ILLA YAYA MAMA

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



227

Objeto ID: 18819.

Procedencia: Regién de Quiascape, provin-
cia Camacho, La Paz.

Cultura: Chiripa.

Epoca: Prehispanica (1500- 100 a. C.).
Materias primas: Roca.

Técnicas de elaboracién: Tallado mediante
percusion.

Dimensiones: Alto: 12.7,0 cm; ancho: 11.2,0
cm; espesor: 8.2,0 cm; peso: 2.097,0 g.

Descripcion:

Pieza de estructura simétrica y de forma pa-
ralelepipeda con la base semicéncava deco-
rada en alto relieve. La decoracién presen-
ta: en la parte superior una cruz de cuatro
puntas con un cuadrado central; en las par-
tes frontal y posterior unas figuras geomé-
tricas en espiral cuyas puntas terminan en
flechas y se encuentran unidas (formando
un par) por una tercera flecha. En las partes
laterales se denotan unas figuras geométri-
cas que probablemente representen a rayos
por las lineas en zigzag y las puntas en li-
neas angulares. Presenta dos franjas lineales
dispuestas horizontalmente y que rodean a
toda la pieza, ademds divide la parte deco-
rada con la base.

Funcién:

Las esculturas coloquialmente conocidas
como “piedras del rayo” son estelas portd-
tiles de piedra tallada con motivos ondu-
lados similares a rayos o serpientes, elabo-
radas durante el Periodo Formativo Medio
(1300-500 a. C.) en el drea circunlacustre
del lago Titicaca como parte de la tradi-
cién religiosa Yaya Mama vinculada con
la cultura Chiripa (c. 1500-100 a. C.).
En el caso de las estelas portdtiles mds pe-
quenfas, su dispersién es mds amplia y sus
contextos histéricos son poco claros debido
a que muchas fueron re-utilizados y re-
significadas como w’akas en distintos tipos
de ceremonias domésticas y comunitarias
hasta la actualidad (Ferndndez, 2018).



228

CATALOGO 69
ILLA BOLSA CON MONEDAS

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



. %‘ : I.s-t
-'*‘.- %i’ﬁ,“: iy

*!‘ -%? |

229

Objeto ID: 1459.

Procedencia: Provincia Murillo, La Paz.
Cultura: Urbano pacefo / aymara.

Epoca: Republicano Tardio (1955 aprox.).
Materias primas: Fibra de alpaca y tintes
naturales y artificiales.

Técnicas de elaboracién: Hilo: Torsién en
S derecha pafa. Tejido: En palillo.
Dimensiones: ancho: 28 c¢m; largo: 21 cm;
peso: 200 g.

Descripcion:

Pieza de forma irregular que presenta por de-
lante infinidad de monedas bolivianas y pe-
ruanas de la época republicana y una pequefia
medalla de una virgen. Las monedas cubren
espacios grandes de su superficie. La pieza
presenta dos calluchus, los cuales también
tiene monedas sobre su estructura. La pieza
presenta siete grupos de disefio con figuras
geométricas y zoomorfas con cabezas sobre-
dimensionadas. En los costados y parte infe-
rior de la chuspa y calluchus presentan borlas
policromas. Ademis tiene un sujetador.

Funcion:

Cotidiano, usado por las mujeres para guar-
dar dinero. La funcién principal de esta
prenda textil es para qullqi imana (“guar-
dar dinero”), por lo que recibe el nombre
de qullgi wayaqa, utilizado principalmente
por las mujeres de pollera, quienes llevan
o guardan en su vientre, debajo de la ropa,
como para que se procree mds dinero. Es
asi que en la bolsa también puede conte-
ner wayrurus, considerados como illas de
reproduccién, en este caso para el dinero.



230

CATALOGO 70
ILLA BOLSA CON MONEDAS

Archivo MUSEE
Fotografias: Michelle Ramirez Monje.



231

Objeto ID: 2881.

Cultura: Quechua.

Epoca: Contemporineo.

Materias primas: Fibra sintética con tintes
artificiales.

Técnicas de elaboracién: Tejido a palillo en
faz de urdimbre.

Dimensiones: Ancho: 27 c¢m; largo: 34 cm;

peso: 390 g.

Descripcion:

Llica (“bolsa con monedas”) con forma an-
tropomorfa (mujer de pollera), pampa con
chimi (tornasolado intercalado de hilos para
formar un solo hilo) de color guindo. La
parte superior lleva una cara sobretejida. La
parte delantera presenta sesenta y seis mo-
nedas costuradas con hilo blanco. La parte
inferior presenta flecadura torselado policro-
mada y sus dos pies con zapatos negros.

Funcion:

La funcién principal de esta prenda es para
qullqi imana (“guardar dinero”), por lo que
recibe el nombre de qullqi wayaqa, utilizado
principalmente por las mujeres de pollera,
que llevan o guardan en su vientre, debajo
de la ropa, como para que se procree mds
dinero. Es asi que en la bolsa también puede
contener wayrurus, considerados como illas
de reproduccién, en este caso para el dinero.






233

Bibliografia

AGUILQO, Federico.

1997. “El problema puquina y el catecismo del P. Jerénimo Ore”. En: XI Reunién Anual de Etnologia,
tomo I. MUSEEF. La Paz, Bolivia.

ALBO, Xavier.

1988. “La experiencia religiosa aymara”. Disponible en: www.pueblos-originarios.ucb.edu.bo (con-
sultado el 13 de enero de 2024).

ALBORNOZ Cristébal de.

1984 [1584]. “Instruccién para descubrir todas las guacas del Pirti y sus camayos y haciendas”. En
Revista Andina, afio 2, nam. 1. Centro Bartolomé de las Casas. Cusco, Perti.

ANONIMO.

2014 [1586]. Arte y vocabulario en la lengua general del Perii. Edicién interpretada y modernizada de
Rodolfo Cerrén-Palomino. Pontificia Universidad Catdlica del Perd. Lima, Pert.

ARGUEDAS, José Maria.
2006 [1953]. Los rios profundos. Fundacién Editorial el perro y la rana. Caracas, Venezuela.

ARRIAGA, Pablo Joseph de.

2023 [1621]. “Extirpacién de la idolatria del Piru”. Extirpacion de la idolatria del Peri de Pablo Joseph
de Arriaga. Julio Calvo Pérez/Enrique Urbano editores. Universidad Ricardo Palma. Lima, Perd.

AVILA, Francisco de.

1648. Tratado de los evangelios que nuestra Madre la Iglesia propone en todo el aro desde la primera
dominica de Adviento, hasta la viltima Misa de Difuntos, Santos de Espana, y ariadidos en el nuevo rezado.
Explicase el Fvangelio, y se pone un sermdn en cada uno en las lenguas Castellana, y general de los indios
de este Reyno del Perds, y en ellos donde da lugar la materia, se refutan los errores de la Gentilidad de dichos
indios. s.e. s.l.

BANDELIER, Adoph.
1914. Las islas de Titicaca y Koati. Sociedad Geogréfica de La Paz. La Paz, Bolivia.

BERTONIO, Ludovico.
2011 [1612]. Transcripcion del Vocabulario de la lengua aymara. Radio San Gabriel. El Alto, Bolivia.
1993 [1612]. Transcripcion del Vocabulario de la lengua aymara. Radio San Gabriel. La Paz, Bolivia.
1879 [1612]. Vocabulario de la lengua aymara. Julio Platzmann editor. Leipzig, Alemania.

BERENGUER, José.

2000. Tiwanaku. Sesiores del Lago Sagrado. Museo Chileno de Arte Precolombino. Santiago de
Chile, Chile.

BOUYSSE-CASSAGNE, Terése.
1987. La identidad aymara. Aproximacion bistérica (siglo XV, siglo XVI). HISBOL. La Paz, Bolivia.

CALLISAYA, Magdalena.

2021. “Relevancia de los apus o achachilas en la ritualidad aymara”. En: Expresiones. Lenguajes y
poéticas. MUSEE La Paz, Bolivia.

CARTER, William y Mauricio MAMANI.
1989. Irpa Chico. Individuo y comunidad en la cultura aymara. Juventud. La Paz, Bolivia.

COX, Victoria.

2002. Guamén Poma de Ayala: entre los conceptos andino y europeo de tiempo. Centro de Estudios
Regionales Andinos Bartolomé de Las Casas. Cuzco, Pert.

CHALCO, Wilmer.

2022. La fiesta de las Alasitas entre la tradicion y modernidad, una mirada desde la prensa pacesia (1900-
2018). Tesis de licenciatura. Carrera de Historia, Universidad Mayor de San Andrés. La Paz. Bolivia.



234

CHAVEZ, Sergio.
2019. “La identificacién cultural, temporal y género de una estatuilla litica de Tiahuanaco”. En:

Arqueologia Boliviana, afo 5, nm. 5. Ministerio de Culturas y Turismo. La Paz, Bolivia.

CHUKIWANKA, Inka Waskar.
2019. Eqequ y Alasita. En La Paz, Puno y Oruro. UTA. La Paz, Bolivia.

DE LUCCA, Manuel.
1983. Diccionario aymara-castellano. Castellano-aymara. CALA. La Paz, Bolivia.

DEL VALLE, Maria Eugenia.

2017. Historia de la rebelion de Tupac Catari, 1781-1782. Vicepresidencia del Estado Plurinacional.
La Paz, Bolivia.

DORIA MEDINA PENAFIEL, Katerine Virginia.

2017. Representaciones religiosas, socioculturales y connotaciones de los ritos en torno a la peregrinacion de
hombres y mujeres peruanos al pueblo de Copacabana-Bolivia en el mes de agosto. Tesis de Licenciatura.
Carrera de Antropologfa, Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

DUVIOLS, Pierre.

1984. “Albornoz y el espacio ritual andino prehispdnico”. En: Revista Andina, afio 2, nim. 1. Centro
Bartolomé de las Casas. Cusco, Pert.

1977. La destruccion de las religiones andinas (durante la Conquista y la Colonia). UNAM. México
D.E, México.

ELIADE, Mircea.
1980. El mito del eterno retorno. Alianza-Emecé Editorial. Madrid, Espana.

ESPEJO, Elvira.

2022. Yanak Uywana. La crianza mutua de las artes. Claudia Pacheco Araoz y Max Jorge Hinderer
Cruz editores. La Paz, Bolivia.

ESTERMANN, Josef.
2006. Filosofia andina: sabiduria indigena para un mundo nuevo. ISEAT. La Paz, Bolivia.

FERNANDEZ JUAREZ, Gerardo.
2013. “El “Tio’ estd sordo: Los mineros bolivianos y el Patrimonio Cultural Inmaterial”. En Revista

de Antropologia Iberoamericana, vol. 8, niim. 3. Disponible en: https://recyt.fecyt.es (consultado el 2
de enero de 2024).

2002. Aymaras de Bolivia, entre la tradicién y el cambio cultural. Ediciones Abya Yala. Quito, Ecuador.

2000. “El culto al ‘Tio’ en las minas bolivianas”. En: Cuadernos Hispanoamericanos, nim. 597. Agen-
cia Espanola de Cooperacidn Internacional. Disponible en: www.cuadernos-hispanoamericanos.com
(consultado el 10 de marzo de 2024).

1997. Testimonio Kallawaya. Medicina y ritual en los Andes de Bolivia. Ediciones Abya-Yala. Qui-
to, Ecuador.

1995. El banquete aymara. Mesas y yatiris. HISBOL. La Paz, Bolivia.

1994. “El banquete aymara: Aspectos simbdlicos de las mesas rituales aymaras”. En: Revista Andina
afio 12, nim. 1. Centro Bartolomé de las Casas. Cuzco, Perq.

1992. Simbolismo ritual entre los aymaras: mesas y yatiris. Memoria para optar al grado de Doctor.
Universidad Complutense de Madrid. Madrid, Espana.

FERNANDEZ, Soledad.

2018. Abmas de la piedra. La coleccion de liticos del Museo Nacional de Etnografia y Folklore, segiin la
cadena operatoria. MUSEE. La Paz, Bolivia.

FLORES OCHOA, Jorge.

1974. “Enqa, enqaychu, illa y khuya rumi. Aspectos mégico-religiosos entre pastores”. Disponible en:
www.persee.fr/doc (consultado el 19 de junio de 2023).

GALINDO TRE]JO, Jests.
1994. Arqueoastronomia en la América Antigua. SIRIUS. Madrid, Espana.



235

GIRAULT, Louis.

1989. Kallawaya. Curanderos itinerantes de los Andes. Investigacion sobre prdcticas medicinales y mdgi-
cas. ORSTOM-Paris. La Paz, Bolivia.

1988. Rituales en las regiones andinas de Bolivia y Persi. CERES/MUSEF/QUIPUS. La Paz, Bolivia.

GISBERT, Teresa.
2016. Arte, poder ¢ identidad. Gisbert. La Paz, Bolivia.
2008. Iconografia y mitos indigenas en el arte. Gisbert. La Paz, Bolivia.
1999. El paraiso de los pdjaros parlantes. Gisbert. La Paz, Bolivia.

GOBIERNO AUTONOMO DEPARTAMENTAL DE LA PAZ.

2013. Registro de miisica y danza autdctona del departamento de La Paz. Gobierno Auténomo Depar-
tamental de La Paz. La Paz, Bolivia.

GONZALEZ HOLGUIN, Diego.
1952 [1608]. Vocavulario de la lengua general de todo el Perii llamada lengua Quichua, o del Inca. Dis-
ponible en: www.runasimipi.org (consultado el 1 de junio de 2023).

GUDEMOS, Ménica.

2005. “Capac, camac, yacana. El capac raymi y la musica como emblema de poder”. En: Anales del
Museo de América, nim.13. Ministerio de Educacién, Cultura y Deporte. Madrid, Espana.

GUTIERREZ CONDORI, Ramiro y Edwin Ivin GUTIERREZ CONDORI.

2017. Diccionario enciclopédico de miisica y danzas tradicionales y folkléricas de Bolivia. Historia-Etno-
musicologia-Folklore. La Paz, Bolivia.

HUIDOBRO Bellido, José.

1994. “El sacrificio de la llama en la Isla del Sol”. En: La verdadera escritura aymara. CSUTCB. La
Paz, Bolivia.

ILLATARCO, Galo.

2010. “Alasita. Una interpretacién histérica de lo que fue una festividad ritual ciclica dedicada al
Egeqo, deidad andina de la produccidn, reproduccién, fecundidad agricola, ganadera y del bienestar

humano”. En: Anales de la XXIII Reunion Anual de Etnologia, repensando el mestizaje, tomo 11: 337-
350. MUSEEF. La Paz, Bolivia.

INSTITUTO SUPERIOR ECUMENICO ANDINO DE TEOLOGIA.
2002. Vision del mundo, simbolismo y pricticas andinas. Desafios para el cristianismo. ISEAT. La Paz, Bolivia.

LAIME, Teéfilo.
2018. Puraq simipirwa. Diccionario bilingue quechua-castellano, castellano-quechua. Plural. La Paz, Bolivia.

LAYME, Félix.
2004. Diccionario bilingiie aymara castellano. CEA. La Paz, Bolivia.

LEMA, Verénica.
2013. “Crianza mutua: una gramdtica de la sociabilidad andina”. Disponible en: www.academia.edu

(consultado el 26 de abril de 2022).

LIMA TORREZ, Maria del Pilar.
2013. “Entre apus y huacas. Fenomenologia del paisaje prehispdnico en el Altiplano de La Paz y
Oruro”. En: Iglesias y fiestas en el Altiplano de La Paz y Oruro. Aproximaciones multidisciplinarias.
MUSEE La Paz, Bolivia.

LIRA, Jorge.
1944. Diccionario kkechuwa-espaiol. Universidad Nacional de Tucumdn, Instituto de Historia, Lin-
giiistica y Folklore. Tucumdn, Argentina.

LUJAN LOPEZ, Francisco.
2002. “Nuestra Sefiora de Copacabana, una devocién andina patrona de Rubielos Altos (Cuenca). Su
origen y su difusién”. En: Revista Murciana de Antropologia: 193-246.




236

MAMANI, Clemente.
2011. Construcciones territoriales en la pesca del ispi con redes de arvastre en el lago Titicaca (lago menor
del lado boliviano). Tesis de Licenciatura. Carrera de Antropologia, Universidad Mayor de San An-
drés. La Paz, Bolivia.

MANRIQUEZ, Viviana.
1999. “El término Ylla y su potencial simbdlico en el Tawantinsuyu. Una reflexién acerca de la pre-
sencia inca en Caspana (rio Loa, desierto de Atacama)”. Disponible en: www.revistas.ucn.cl (consul-
tado el 15 de noviembre de 2023).

MARTINEZ, Gabriel.
1987. Una mesa ritual en Sucre. Aproximaciones semidticas al ritual andino. HISBOL/ASUR. La
Paz, Bolivia.

MIGNONE, Pablo.
2015. “Illas y allicac. La Capacocha del Llullaillaco y los mecanismos de ascenso social de los ‘inkas’
de privilegio”. Disponible en: www.scielo.cl (consultado el 5 de febrero de 2024).

MINISTERIO DE CULTURAS Y TURISMO.
2018a. “Temas iconogréficos de la cuenca del Titicaca”. En: Arqueologia Boliviana, afio 4, nim. 4.

Ministerio de Culturas y Turismo. La Paz, Bolivia.

2018b. “Convenciones, personajes ¢ historias iconogréficas”. En: Arqueologia Boliviana, afio 5, ntim.
5. Ministerio de Culturas y Turismo. La Paz, Bolivia.

MONAST, Jacques.
1972. Los indios aimaraes: ;Evangelizados o solamente bautizados? Ediciones Carlos Lohle. Buenos
Alires, Argentina.

MONEY, Mary.
2004. Oro y plata en los Andes. Colegio de Historiadores de Bolivia. La Paz, Bolivia.

MONTANO ARAGON, Mario.
2006. Mama Pacha. Diccionario de mitologia aymara. CIMA. La Paz, Bolivia.

OROS, Varinia.
2017. Alasitas. Donde crecen las illas. MUSEE. La Paz, Bolivia.

PAREDES, Manuel Rigoberto.
1963 [1920]. Mitos, supersticiones y supervivencias populares de Bolivia. ISLA. La Paz, Bolivia.

PARSSINEN, Martti.
2018. “Collasuyu del Estado Inca”. En: E/ imperio inka. Izumi Shimada editor. Pontificia Universi-
dad Catélica del Perd. Lima, Perd.

P’AXI, Rufino, Calixto QUISPE, Néstor ESCOBAR y Ramén CONDE.
1988. “Religién aymara y cristianismo”. En: Revista Fe y Pueblo, nim. 13. Centro de Teologfa Popu-
lar. La Paz, Bolivia.

PEREIRA QUIROGA, Gonzalo.
2016. “Arqueoastronomia en los Andes”. En: Primera Escuela Interamericana de Astronomia Cultural.
Sixto Giménez Benitez y Cecilia Gémez editores. Universidad Nacional de La Plata. Facultad de
Ciencias Astronémicas y Geofisicas, Observatorio Astronémico de La Plata. La Plata, Argentina.

POMA DE AYALA, Felipe Guamdn.
1992 [1615-1616]. El primer nueva corénica y buen gobierno. Siglo XXI. México D.E, México.
1936 [1615-1616]. Nueva Cordnica y Buen Gobierno. Institut D’Ethnologie. Paris, Francia.

PONCE SANJINES, Carlos.
1982. Tunupa y Ekako. Estudio arqueolégico acerca de las efigies precolombinas de dorso adunco. Juven-
tud. La Paz, Bolivia.



237

PONCE SANJINES, Carlos, Johan REINHARD, Max PORTUGAL ORTIZ, Eduardo PAREJA y
Leocadio TICLLA.

1992. Arqueologia subacudtica en el Lago Titikaka. La palabra producciones. La Paz, Bolivia.

PORTUGAL, Max.

1998. Escultura prebispdnica boliviana. Carrera de Arqueologia y Antropologia, Universidad Mayor
de San Andrés. La Paz, Bolivia.

1981. “Expansién del estilo escultérico Pa-ajanu”. En: Revista Arte y Arqueologia. Academia Nacional
de Ciencias de Bolivia. La Paz, Bolivia.

1962. “Talismanes y amuletos de los Kallawayas”. En: Kbana, revista municipal de arte y letra, nim.
36-37: 83-90. Direccién General de Cultura La Paz Bolivia.

1961. “Los Kallawaya, talladores de amuletos”. En: Archivos Bolivianos de Folklore: Artesania Popular,
nam. 1. Oficialia Mayor de Cultura. La Paz, Bolivia.

QUILLA TINTAYA, Guiniol.

s.a. Tradiciones andinas. Gobierno Auténomo Municipal de La Paz. La Paz, Bolivia.

QUISPE, Rail.

2022. Iconografia de los monolitos Pukara: descripcion de sus principales escenas, priorizando la imagen
serpentiforme. Tesis de Licenciatura. Facultad de Derecho y Ciencias Sociales, Universidad Nacional
de San Antonio Abad del Cusco. Cusco, Pert.

RAMOS GAVILAN, Alonso.

2015 [1621]. Historia del célebre santuario de nuestra sefiora de Copacabana y sus milagros e invencion
de la cruz de Carabuco. Archivo y Biblioteca Nacionales de Bolivia. Sucre, Bolivia.

RENGIFO, Grimaldo.

1998. “La crianza ritual de las semillas en los Andes”. En: Rituales y semillas en los Andes. PRATEC.
Lima, Pert.

REINHARD, Johan.
1992. “Investigaciones arqueoldgicas subacudticas en el Lago Titikaka”. En: Arqueologia subacudtica
en el lago Titikaka. La palabra producciones. La Paz, Bolivia.

ROSING, Ina.

1994. “La deuda de ofrenda: Un concepto central de la religién andina”. Disponible en: revista.cbc.
org.pe (consultado el 25 de enero de 2022).

SANTOS, Roberto.
1990. Alasita: Historia y tradicion de la ciudad de La Paz, siglos XVIII-XX. Inédito. La Paz, Bolivia.

SETO, Junko.
2016. “La representacién mediante la miniatura en rituales aymaras: en torno a la Alasita”. Disponi-
ble en: www.scielo.org.bo (consultado el 20 de mayo de 2022).

2012. Un estudio antropoldgico de las fiestas aymaras con relacion al ciclo agricola, la sociedad comunal y
la ecologia del Altiplano boliviano, tomo 1y 2. Tesis Doctoral. Instituto de Iberoamérica, Universidad
de Salamanca. Madrid, Espana.

SIGL, Eveline y David MENDOZA.
2012. No se baila asi nomds... Danzas de Bolivia, tomo 1y II. s.e. La Paz, Bolivia.

SILLAR, Bill.

2016. “Miniatures and Animism: The Communicative Role of Inka Carved Stone Congpa”. En:

Journal of Anthropological Research, nim. 72, vol. 4: 442-464.

SORIA LENS, Luis.
1955. “El calendario aymara”. En: Khana, vol. 5, niim. 9-10. Direccién General de Cultura. Alcaldia
de La Paz. La Paz, Bolivia.




238

SPEDDING, Alison

2004. Gracias a Dios y a los achachilas. Ensayos de sociologia de la religion en los Andes. PLURAL/
ISEAT. La Paz, Bolivia.

SZABO, Henriette.

2008. Diccionario de la Antropologia Boliviana. Aguaragiie. Santa Cruz de la Sierra, Bolivia.

SZEMINSK], Jan y Mariusz ZIOLKOWSKI.
2018. Mitos, rituales y politica de los incas. El Lector. Arequipa, Perd.

TEDESQUI, Vida.

2018. Artesanos de suenios. Alasita. Patrimonio de la humanidad. Gobierno Auténomo Municipal de
La Paz. La Paz, Bolivia.

TRIGO, David.
2019. La Jlla precolombina de Pasuja Pampa (Puerto Acosta): “TAPILA AWICHA' un culto desde
el 800 a. C. hasta el presente. En: Arqueologia Boliviana, afio 5, nim. 5. Ministerio de Culturas y

Turismo. La Paz, Bolivia.

UTURUNCO, Ireneo, Valeriana MENDOZA, Faustino TICONA, Agustin MENDOZA, Juan MA-
MANI y Freddy MENDOZA.

2022. Wat'a markan yapu uywafi ajayupa. Crianza Mutua de la agricultura en la Isla del Sol. MUSEE
La Paz, Bolivia.

VAN KESSEL, Jan.
1990. Tecnologia aymara. Un enfoque cultural. HISBOL. La Paz, Bolivia.
1992. “La organizacién tempo-espacial del trabajo entre los aymaras de Tarapaci: la perspectiva mito-

16gica”. En: Emicidad, economia y simbolismo en los Andes. 11 Congreso Internacional de Etnohistoria.
HISBOL/IFEA/ASUR. Coroico, Bolivia.

VAN DEN BERG, Hans.
2015. “Introduccion a la obra Historia del célebre santuario de nuestra seniora de Copacabana y sus milagros
e invencion de la cruz de Carabuco”. Historia del célebre santuario de nuestra sefiora de Copacabana y sus
milagros e invencion de la cruz de Carabuco. Archivo y Biblioteca Nacionales de Bolivia. Sucre, Bolivia.
2005. La tierra no da asi nomds. UCB. La Paz, Bolivia.
1985. Diccionario religioso aymara. CETA/IDEA. Iquitos, Pert.

VILLANUEVA, Juan.

2017. “Ekekos y Mancki Nekos. Las alasitas se globalizan”. En: Alasitas, donde crecen las illas. MUSEF,
La Paz.

ZIOLKOWSKI, Mariusz.
1997. La guerra de los wawgis. Los objetivos y los mecanismos de la rivalidad de la élite Inka, siglos XV-
XVI. Editorial Abya-Yala. Quito, Ecuador.
1994. “Punchao, Wanakawri y la Virgen de la Candelaria o de los dilemas de los incas de Copacaba-
na’. En: Tiempo y astronomia en el encuentro de los dos mundos. Memorias del Simposio Internacional
celebrado del 27 de abril al 2 de mayo de 1992 en Frombork (Polonia). Universidad de Varsovia,
Centro de Estudios Latinoamericanos. Varsovia, Polonia.

Entrevistas

Fermin Ferndndez, agricultor (entrevista realizada el 18 de septiembre de 2023 en el Calvario de
Colquencha).

Sixto Icufa, investigador (entrevista realizada el 19 de agosto de 2023 en instalaciones del MUSEF).

Pedro Paye y Walter Paco, guias espirituales (entrevista realizada el 5 de agosto de 2023 en el Calvario
de Copacabana).



HERENCIAS
CULTURALES

Descarga los Catalogos Menores del MUSEF
escaneando el siguiente QR:

ISBN: 978-9917-607-25-0 ISBN: 978-9917-607-24-3

7899171607250 7899171607243

Con el apoyo de: 9

ESTADO PLURINACIONAL DE




	_heading=h.2et92p0
	_Hlk160440818
	_Hlk160532337
	_Hlk160526542
	_Hlk160553880
	_Hlk160548243
	_Hlk160003489
	_Hlk161303153
	_GoBack
	_Hlk161412711
	_Hlk161411140
	_Hlk161420980
	_Hlk163470865
	_GoBack
	_GoBack

